
BOLETÍN OFICIAL
DEL

OBISPADO DE HUELVA

OCTUBRE-DICIEMBRE
Año LXXII- Nº 447

2025



_________________________________________

Fotografía de portada:
Iglesia Parroquial de Santiago Apóstol
Castaño del Robledo
Arciprestazgo de la Sierra

Edita: Obispado de Huelva – Secretaría-Cancillería.
ISSN 1887 - 8970
Depósito Legal, H. 5. 1958.
Foto: Alfredo García Saz.
Avda. Manuel Siurot, 31. 21004 HUELVA



SUMARIO

SUMARIO

DE LA SANTA SEDE Y DEL SANTO PADRE

Exhortación Apostólica Dilexi Te . . . . . . . . . . . . . . . . . 221

Mensaje del Santo Padre con motivo de la IX Jornada Mundial
de los Pobres . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 277

DEL SEÑOR OBISPO

CARTA PASTORAL

Misioneros de esperanza entre los pueblos. DOMUND 2025 . . 281

MENSAJE

Día de la Iglesia Diocesana. “Tú también puedes ser santo” . . . 285

HOMILÍAS

Solemnidad de la Virgen del Pilar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287

Festividad de San Leandro, Patrón de la Diócesis . . . . . . . . . . . 290

DECRETOS

Concesión de la Insignia Pro Onubense Ecclesia a D. Eduardo
Figueroa de la Guardia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 294

Concesión de la Insignia Pro Onubense Ecclesia a Dª Dolores Díaz
Pinto . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 295

Concesión de la Insignia Pro Onubense Ecclesia al Consejo de HH y
CC de la Ciudad de Huelva. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 296

218



Concesión de la Insignia Pro Onubense Ecclesia al Colegio Diocesano
Sagrado Corazón de Jesús. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 297

Aprobación de Estatutos del Consejo Diocesano del Presbiterio (Texto
en Anexo documental) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 298

Aprobación de Estatutos del Consejo de Pastoral Diocesano (Texto en
Anexo documental). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 301

Aprobando la creación de la "Oficina Diocesana de Voluntariado de
la Diócesis de Huelva", junto con el texto normativo del estatuto que
contiene sus fines y regulación (Texto en Anexo documental) . 303

Nombramiento de cargos de la Oficina Diocesana de Voluntariado de
la Diócesis de Huelva . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 304

Modificación del Estatuto de Curia Diocesana (Texto en anexo
documental). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 305

DE LOS OBISPOS DEL SUR

Comunicado de la CLX Asamblea Ordinaria de los Obispos del Sur de
España . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 308

Decreto por el que se establecen las “tasas de las curias diocesanas y
de las parroquias” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 311

Decreto sobre las ofrendas de los fieles con ocasión de la celebración
de sacramentos y sacramentales . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 315

Decreto por el que se establecen las  “Tasas de los procesos para las
causas de los santos” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 318

Decreto por el que se establece “el estipendio de la Misa” . . . . 320

DE LA DELEGACIÓN DIOCESANA PARA HERMANDADES Y COFRADÍAS

Decretos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 322

219



DE SECRETARÍA

Ministros extraordinarios de la Sagrada Comunión . . . . 328

Nombramientos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 328

Ministerios laicales . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 329

Decretos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 330

CRÓNICA DIOCESANA

La Procesión Jubilar Magna Mariana fue distinguida con la Medalla
de Oro de la Provincia de Huelva . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 332

La Diócesis de Huelva celebra la festividad de su Patrona, la
Inmaculada Concepción . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 333

La Catedral de la Merced acoge la Fiesta de la Sagrada Familia y la
clausura del Año Jubilar Diocesano . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 334

Actividades del Sr. Obispo: octubre-diciembre . . . . . . . . . . . . . 337

ANEXO DOCUMENTAL

Texto de los Estatutos del Consejo del Presbiterio. . . . . . . . . . . 345

Texto de los Estatutos del Consejo de Pastoral Diocesano. . . . . 366

Texto del estatuto de la "Oficina Diocesana de Voluntariado de la
Diócesis de Huelva" . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .380

220



DEL SANTO PADRE

EXHORTACIÓN APOSTÓLICA DILEXI TE

1. «Te he amado» (Ap 3,9), dice el Señor a una comunidad cristiana
que, a diferencia de otras, no tenía ninguna relevancia ni recursos y estaba
expuesta a la violencia y al desprecio: «A pesar de tu debilidad […] obligaré
[…] a que se postren delante de ti» (Ap 3,8-9). Este texto evoca las palabras
del cántico de María: «Derribó a los poderosos de su trono y elevó a los
humildes. Colmó de bienes a los hambrientos y despidió a los ricos con las
manos vacías» (Lc 1,52-53).

2. La declaración de amor del Apocalipsis remite al misterio
inextinguible que el Papa Francisco ha profundizado en la encíclica Dilexit
nos sobre el amor divino y humano del Corazón de Cristo. En ella hemos
admirado el modo en el que Jesús se identifica «con los más pequeños de la
sociedad» y cómo con su amor, entregado hasta el final, muestra la dignidad
de cada ser humano, sobre todo cuando es «más débil, miserable y sufriente».
[1] Contemplar el amor de Cristo «nos ayuda a prestar más atención al
sufrimiento y a las carencias de los demás, nos hace fuertes para participar en
su obra de liberación, como instrumentos para la difusión de su amor». [2]

3. Por esta razón, en continuidad con la encíclica Dilexit nos, el Papa
Francisco estaba preparando, en los últimos meses de su vida, una exhortación
apostólica sobre el cuidado de la Iglesia por los pobres y con los pobres,
titulada Dilexi te, imaginando que Cristo se dirigiera a cada uno de ellos
diciendo: no tienes poder ni fuerza, pero «yo te he amado» ( Ap 3,9).
Habiendo recibido como herencia este proyecto, me alegra hacerlo mío
—añadiendo algunas reflexiones— y proponerlo al comienzo de mi
pontificado, compartiendo el deseo de mi amado predecesor de que todos los
cristianos puedan percibir la fuerte conexión que existe entre el amor de Cristo
y su llamada a acercarnos a los pobres. De hecho, también yo considero
necesario insistir sobre este camino de santificación, porque en el «llamado a
reconocerlo en los pobres y sufrientes se revela el mismo corazón de Cristo,
sus sentimientos y opciones más profundas, con las cuales todo santo intenta
configurarse». [3]

221



CAPÍTULO PRIMERO
ALGUNAS PALABRAS INDISPENSABLES

4. Los discípulos de Jesús criticaron a la mujer que le había derramado
un perfume muy valioso sobre su cabeza: «¿Para qué este derroche?
—decían— Se hubiera podido vender el perfume a buen precio para repartir
el dinero entre los pobres». Pero el Señor les dijo: «A los pobres los tendrán
siempre con ustedes, pero a mí no me tendrán siempre» (Mt 26,8-9.11).
Aquella mujer había comprendido que Jesús era el Mesías humilde y sufriente
sobre el que debía derramar su amor. ¡Qué consuelo ese ungüento sobre
aquella cabeza que algunos días después sería atormentada por las espinas!
Era un gesto insignificante, ciertamente, pero quien sufre sabe cuán
importante es un pequeño gesto de afecto y cuánto alivio puede causar. Jesús
lo comprende y sanciona su perennidad: «Allí donde se proclame esta Buena
Noticia, en todo el mundo, se contará también en su memoria lo que ella hizo»
(Mt 26,13). La sencillez de este gesto revela algo grande. Ningún gesto de
afecto, ni siquiera el más pequeño, será olvidado, especialmente si está
dirigido a quien vive en el dolor, en la soledad o en la necesidad, como se
encontraba el Señor en aquel momento.

5. Y es precisamente en esta perspectiva que el afecto por el Señor se
une al afecto por los pobres. Aquel Jesús que dice: «A los pobres los tendrán
siempre con ustedes» (Mt 26,11) expresa el mismo concepto que cuando
promete a los discípulos: «Yo estaré siempre con ustedes» (Mt 28,20). Y al
mismo tiempo nos vienen a la mente aquellas palabras del Señor: «Cada vez
que lo hicieron con el más pequeño de mis hermanos, lo hicieron conmigo»
(Mt 25,40). No estamos en el horizonte de la beneficencia, sino de la
Revelación; el contacto con quien no tiene poder ni grandeza es un modo
fundamental de encuentro con el Señor de la historia. En los pobres Él sigue
teniendo algo que decirnos.

San Francisco

6. El Papa Francisco, recordando la elección de su nombre, contó que,
después de haber sido elegido, un cardenal amigo lo abrazó, lo besó y le dijo:
«¡No te olvides de los pobres!». [4] Se trata de la misma recomendación hecha
a san Pablo por las autoridades de la Iglesia cuando subió a Jerusalén para
confirmar su misión (cf. Ga 2,1-10). Años más tarde, el Apóstol pudo afirmar
que fue esto lo que siempre había tratado de hacer (cf. v. 10). Y fue también

222



la opción de san Francisco de Asís: en el leproso fue Cristo mismo quien lo
abrazó, cambiándole la vida. La figura luminosa del Poverello nunca dejará
de inspirarnos.

7. Fue él, hace ocho siglos, quien provocó un renacimiento evangélico
entre los cristianos y en la sociedad de su tiempo. Al joven Francisco, antes
rico y arrogante, le impactó encontrarse con la realidad de los marginados. El
impulso que provocó no cesa de movilizar el ánimo de los creyentes y de
muchos no creyentes, y «ha cambiado la historia». [5] El mismo Concilio
Vaticano II, según las palabras de san Pablo VI, se encuentra en este camino:
«la antigua historia del buen samaritano ha sido el paradigma de la
espiritualidad del Concilio». [6] Estoy convencido de que la opción
preferencial por los pobres genera una renovación extraordinaria tanto en la
Iglesia como en la sociedad, cuando somos capaces de liberarnos de la
autorreferencialidad y conseguimos escuchar su grito.

El grito de los pobres

8. A este respecto, hay un texto de la Sagrada Escritura al que siempre
es necesario volver. Se trata de la revelación de Dios a Moisés junto a la zarza
ardiente: «Yo he visto la opresión de mi pueblo, que está en Egipto, y he oído
los gritos de dolor, provocados por sus capataces. Sí, conozco muy bien sus
sufrimientos. Por eso he bajado a librarlo […]. Ahora ve, yo te envío» ( Ex
3,7-8.10). [7] Dios se muestra solícito hacia la necesidad de los pobres:
«clamaron al Señor, y él hizo surgir un salvador» ( Jc 3,15). Por eso,
escuchando el grito del pobre, estamos llamados a identificarnos con el
corazón de Dios, que es premuroso con las necesidades de sus hijos y
especialmente de los más necesitados. Permaneciendo, por el contrario,
indiferentes a este grito, el pobre apelaría al Señor contra nosotros y seríamos
culpables de un pecado (cf. Dt 15,9), alejándonos del corazón mismo de Dios.

9. La condición de los pobres representa un grito que, en la historia de
la humanidad, interpela constantemente nuestra vida, nuestras sociedades, los
sistemas políticos y económicos, y especialmente a la Iglesia. En el rostro
herido de los pobres encontramos impreso el sufrimiento de los inocentes y,
por tanto, el mismo sufrimiento de Cristo. Al mismo tiempo, deberíamos
hablar quizás más correctamente de los numerosos rostros de los pobres y de
la pobreza, porque se trata de un fenómeno variado; en efecto, existen muchas
formas de pobreza: aquella de los que no tienen medios de sustento material,

223



la pobreza del que está marginado socialmente y no tiene instrumentos para
dar voz a su dignidad y a sus capacidades, la pobreza moral y espiritual, la
pobreza cultural, la del que se encuentra en una condición de debilidad o
fragilidad personal o social, la pobreza del que no tiene derechos, ni espacio,
ni libertad.

10. En este sentido, se puede decir que el compromiso en favor de los
pobres y con el fin de remover las causas sociales y estructurales de la
pobreza, aun siendo importante en los últimos decenios, sigue siendo
insuficiente. Esto también porque vivimos en una sociedad que a menudo
privilegia algunos criterios de orientación de la existencia y de la política
marcados por numerosas desigualdades y, por tanto, a las viejas pobrezas de
las que hemos tomado conciencia y que se intenta contrastar, se agregan otras
nuevas, en ocasiones más sutiles y peligrosas. Desde este punto de vista, es
encomiable el hecho de que las Naciones Unidas hayan puesto la erradicación
de la pobreza como uno de los objetivos del Milenio.

11. Al compromiso concreto por los pobres también es necesario
asociar un cambio de mentalidad que pueda incidir en la transformación
cultural. En efecto, la ilusión de una felicidad que deriva de una vida
acomodada mueve a muchas personas a tener una visión de la existencia
basada en la acumulación de la riqueza y del éxito social a toda costa, que se
ha de conseguir también en detrimento de los demás y beneficiándose de
ideales sociales y sistemas políticos y económicos injustos, que favorecen a
los más fuertes. De ese modo, en un mundo donde los pobres son cada vez
más numerosos, paradójicamente, también vemos crecer algunas élites de
ricos, que viven en una burbuja muy confortable y lujosa, casi en otro mundo
respecto a la gente común. Eso significa que todavía persiste —a veces bien
enmascarada— una cultura que descarta a los demás sin advertirlo siquiera y
tolera con indiferencia que millones de personas mueran de hambre o
sobrevivan en condiciones indignas del ser humano. Hace algunos años, la
foto de un niño tendido sin vida en una playa del Mediterráneo provocó un
gran impacto y, lamentablemente, aparte de alguna emoción momentánea,
hechos similares se están volviendo cada vez más irrelevantes, reduciéndose
a noticias marginales. 

12. No debemos bajar la guardia respecto a la pobreza. Nos preocupan
particularmente las graves condiciones en las que se encuentran muchísimas
personas a causa de la falta de comida y de agua. Cada día mueren varios

224



miles de personas por causas vinculadas a la malnutrición. En los países ricos
las cifras relativas al número de pobres tampoco son menos preocupantes. En
Europa hay cada vez más familias que no logran llegar a fin de mes. En
general, se percibe que han aumentado las distintas manifestaciones de la
pobreza. Esta ya no se configura como una única condición homogénea, más
bien se traduce en múltiples formas de empobrecimiento económico y social,
reflejando el fenómeno de las crecientes desigualdades también en contextos
generalmente acomodados. Recordemos que «doblemente pobres son las
mujeres que sufren situaciones de exclusión, maltrato y violencia, porque
frecuentemente se encuentran con menores posibilidades de defender sus
derechos. Sin embargo, también entre ellas encontramos constantemente los
más admirables gestos de heroísmo cotidiano en la defensa y el cuidado de la
fragilidad de sus familias». [8] Si bien en algunos países se observan cambios
importantes, «la organización de las sociedades en todo el mundo todavía está
lejos de reflejar con claridad que las mujeres tienen exactamente la misma
dignidad e idénticos derechos que los varones. Se afirma algo con las palabras,
pero las decisiones y la realidad gritan otro mensaje», [9] sobre todo si
pensamos en las mujeres más pobres.

Prejuicios ideológicos

13. Más allá de los datos —que a veces son “interpretados” en modo
tal de convencernos que la situación de los pobres no es tan grave—, la
realidad general es bastante clara: «Hay reglas económicas que resultaron
eficaces para el crecimiento, pero no así para el desarrollo humano integral.
Aumentó la riqueza, pero con inequidad, y así lo que ocurre es que “nacen
nuevas pobrezas”. Cuando dicen que el mundo moderno redujo la pobreza, lo
hacen midiéndola con criterios de otras épocas no comparables con la realidad
actual. Porque en otros tiempos, por ejemplo, no tener acceso a la energía
eléctrica no era considerado un signo de pobreza ni generaba angustia. La
pobreza siempre se analiza y se entiende en el contexto de las posibilidades
reales de un momento histórico concreto». [10] Sin embargo, más allá de las
situaciones específicas y contextuales, en un documento de la Comunidad
Europea, en 1984, se afirmaba que «se entiende por personas pobres los
individuos, las familias y los grupos de personas cuyos recursos (materiales,
culturales y sociales) son tan escasos que no tienen acceso a las condiciones
de vida mínimas aceptables en el Estado miembro en que viven». [11] Pero si
reconocemos que todos los seres humanos tienen la misma dignidad,
independientemente del lugar de nacimiento, no se deben ignorar las grandes

225



diferencias que existen entre los países y las regiones.

14. Los pobres no están por casualidad o por un ciego y amargo
destino. Menos aún la pobreza, para la mayor parte de ellos, es una elección.
Y, sin embargo, todavía hay algunos que se atreven a afirmarlo, mostrando
ceguera y crueldad. Obviamente entre los pobres hay también quien no quiere
trabajar, quizás porque sus antepasados, que han trabajado toda la vida, han
muerto pobres. Pero hay muchos —hombres y mujeres— que de todas
maneras trabajan desde la mañana hasta la noche, a veces recogiendo cartones
o haciendo otras actividades de ese tipo, aunque este esfuerzo sólo les sirva
para sobrevivir y nunca para mejorar verdaderamente su vida. No podemos
decir que la mayor parte de los pobres lo son porque no hayan obtenido
“méritos”, según esa falsa visión de la meritocracia en la que parecería que
sólo tienen méritos aquellos que han tenido éxito en la vida.

15. También los cristianos, en muchas ocasiones, se dejan contagiar
por actitudes marcadas por ideologías mundanas o por posicionamientos
políticos y económicos que llevan a injustas generalizaciones y a conclusiones
engañosas. El hecho de que el ejercicio de la caridad resulte despreciado o
ridiculizado, como si se tratase de la fijación de algunos y no del núcleo
incandescente de la misión eclesial, me hace pensar que siempre es necesario
volver a leer el Evangelio, para no correr el riesgo de sustituirlo con la
mentalidad mundana. No es posible olvidar a los pobres si no queremos salir
fuera de la corriente viva de la Iglesia que brota del Evangelio y fecunda todo
momento histórico.

CAPÍTULO SEGUNDO
DIOS OPTA POR LOS POBRES

La opción por los pobres

16. Dios es amor misericordioso y su proyecto de amor, que se
extiende y se realiza en la historia, es ante todo su descenso y su venida entre
nosotros para liberarnos de la esclavitud, de los miedos, del pecado y del
poder de la muerte. Con una mirada misericordiosa y el corazón lleno de
amor, Él se dirigió a sus criaturas, haciéndose cargo de su condición humana
y, por tanto, de su pobreza. Precisamente para compartir los límites y las
fragilidades de nuestra naturaleza humana, Él mismo se hizo pobre, nació en
carne como nosotros, lo hemos conocido en la pequeñez de un niño colocado

226



en un pesebre y en la extrema humillación de la cruz, allí compartió nuestra
pobreza radical, que es la muerte. Se comprende bien, entonces, por qué se
puede hablar también teológicamente de una opción preferencial de Dios por
los pobres, una expresión nacida en el contexto del continente latinoamericano
y en particular en la Asamblea de Puebla, pero que ha sido bien integrada en
el magisterio de la Iglesia sucesivo. [12] Esta “preferencia” no indica nunca
un exclusivismo o una discriminación hacia otros grupos, que en Dios serían
imposibles; esta desea subrayar la acción de Dios que se compadece ante la
pobreza y la debilidad de toda la humanidad y, queriendo inaugurar un Reino
de justicia, fraternidad y solidaridad, se preocupa particularmente de aquellos
que son discriminados y oprimidos, pidiéndonos también a nosotros, su
Iglesia, una opción firme y radical en favor de los más débiles.

17. Se comprenden en esta perspectiva las numerosas páginas del
Antiguo Testamento en las que Dios es presentado como amigo y liberador de
los pobres, Aquel que escucha el grito del pobre e interviene para liberarlo (cf.
Sal 34,7). Dios, refugio del pobre, por medio de los profetas —recordemos en
particular a Amós e Isaías— denuncia las iniquidades en perjuicio de los más
débiles y dirige a Israel la exhortación a renovar también el culto desde dentro,
porque no se puede rezar ni ofrecer sacrificios mientras se oprime a los más
débiles y a los más pobres. Desde el comienzo, la Escritura manifiesta con
mucha intensidad el amor de Dios a través de la protección de los débiles y de
los que menos tienen, hasta el punto de poder hablar de una auténtica
“debilidad” de Dios para con ellos. «El corazón de Dios tiene un sitio
preferencial para los pobres […]. Todo el camino de nuestra redención está
signado por los pobres». [13]

Jesús, Mesías pobre

18. Toda la historia veterotestamentaria de la predilección de Dios por
los pobres y el deseo divino de escuchar su grito —que he evocado
brevemente— encuentra en Jesús de Nazaret su plena realización. [14] En su
encarnación, Él «se anonadó a sí mismo, tomando la condición de servidor y
haciéndose semejante a los hombres. Y presentándose con aspecto humano»
( Flp 2,7), de esa forma nos trajo la salvación. Se trata de una pobreza radical,
fundada sobre su misión de revelar el verdadero rostro del amor divino (cf. Jn
1,18; 1 Jn 4,9). Por tanto, con una de sus admirables síntesis, san Pablo puede
afirmar: «Ya conocen la generosidad de nuestro Señor Jesucristo que, siendo
rico, se hizo pobre por nosotros, a fin de enriquecernos con su pobreza» ( 2 Co

227



8,9).

19. En efecto, el Evangelio muestra que esta pobreza incidió en cada
aspecto de su vida. Desde su llegada al mundo, Jesús experimentó las
dificultades relativas al rechazo. El evangelista Lucas, narrando la llegada a
Belén de José y María, ya próxima a dar a luz, observa con amargura: «No
había lugar para ellos en el albergue» (Lc 2,7). Jesús nació en condiciones
humildes; recién nacido fue colocado en un pesebre y, muy pronto, para
salvarlo de la muerte, sus padres huyeron a Egipto (cf. Mt 2,13-15). Al inicio
de la vida pública, fue expulsado de Nazaret después de haber anunciado que
en Él se cumple el año de gracia del que se alegran los pobres (cf. Lc 4,14-30).
No hubo un lugar acogedor ni siquiera a la hora de su muerte, ya que lo
condujeron fuera de Jerusalén para crucificarlo (cf. Mc 15,22). En esta
condición se puede resumir claramente la pobreza de Jesús. Se trata de la
misma exclusión que caracteriza la definición de los pobres: ellos son los
excluidos de la sociedad. Jesús es la revelación de este privilegium pauperum.
Él se presenta al mundo no sólo como Mesías pobre sino como Mesías de los
pobres y para los pobres.

20. Hay algunos indicios a propósito de la condición social de Jesús.
En primer lugar, Él realizaba el oficio de artesano o carpintero, tékton (cf. Mc
6,3). Se trata de una categoría de personas que vivían de su trabajo manual.
Además, al no poseer tierras, eran considerados inferiores respecto a los
campesinos. Cuando el pequeño Jesús fue presentado en el Templo por José
y María, sus progenitores ofrecieron una pareja de tórtolas o de pichones (cf.
Lc 2,22-24), que según las prescripciones del libro del Levítico (cf. 12,8) era
la ofrenda de los pobres. Un episodio evangélico significativo es el que relata
cómo Jesús, junto con sus discípulos, arrancaban espigas para comer mientras
atravesaban los campos (cf. Mc 2,23-28), y esto —espigar los sembrados—
sólo le era permitido a los pobres. Jesús mismo, luego, dice de sí: «Los zorros
tienen sus cuevas y las aves del cielo sus nidos; pero el Hijo del hombre no
tiene dónde reclinar la cabeza» (Mt 8,20; Lc 9,58). Él, en efecto, es un maestro
itinerante, cuya pobreza y precariedad es signo de su vínculo con el Padre y
es lo que se le pide también a quien quiere seguirlo en el camino del
discipulado, precisamente para que la renuncia a los bienes, a las riquezas y
a las seguridades de este mundo sean signo visible de la confianza en Dios y
en su providencia.

21. Al comienzo de su ministerio público, Jesús se presenta en la

228



sinagoga de Nazaret leyendo el libro del profeta Isaías y aplicándose a sí
mismo la palabra del profeta: «El Espíritu del Señor está sobre mí, porque me
ha consagrado por la unción. Él me envió a llevar la Buena Noticia a los
pobres» (Lc 4,18; cf. Is 61,1). Él, por tanto, se presenta como Aquel que viene
a manifestar en el hoy de la historia la cercanía amorosa de Dios, que es ante
todo obra de liberación para quienes son prisioneros del mal, para los débiles
y los pobres. Los signos que acompañan la predicación de Jesús son
manifestación del amor y de la compasión con la que Dios mira a los
enfermos, a los pobres y a los pecadores que, en virtud de su condición, eran
marginados por la sociedad, pero también por la religión. Él abre los ojos a los
ciegos, cura a los leprosos, resucita a los muertos y anuncia la buena noticia
a los pobres; Dios se acerca, Dios los ama (cf. Lc 7,22). Esto explica por qué
Él proclama: «¡Felices ustedes, los pobres, porque el Reino de Dios les
pertenece!» (Lc 6,20). En efecto, Dios muestra predilección hacia los pobres,
a ellos se dirige la palabra de esperanza y de liberación del Señor y, por eso,
aun en la condición de pobreza o debilidad, ya ninguno debe sentirse
abandonado. Y la Iglesia, si quiere ser de Cristo, debe ser la Iglesia de las
Bienaventuranzas, una Iglesia que hace espacio a los pequeños y camina pobre
con los pobres, un lugar en el que los pobres tienen un sitio privilegiado (cf.
St 2,2-4).

22. Los indigentes y enfermos, incapaces de procurarse lo necesario
para vivir, se encontraban muchas veces obligados a la mendicidad. A esto se
añadía el peso de la vergüenza social, alimentado por la convicción de que la
enfermedad y la pobreza estuvieran vinculadas a algún pecado personal. Jesús
se opuso con firmeza a ese modo de pensar, afirmando que Dios «hace salir
el sol sobre malos y buenos y hace caer la lluvia sobre justos e injustos» (Mt
5,45). Es más, dio un vuelco completo a esa concepción, como queda bien
ejemplificado en la parábola del rico epulón y del pobre Lázaro: «Hijo mío,
[…] recuerda que has recibido tus bienes en vida y Lázaro, en cambio, recibió
males; ahora él encuentra aquí su consuelo, y tú, el tormento» (Lc 16,25).

23. Entonces es claro que «de nuestra fe en Cristo hecho pobre, y
siempre cercano a los pobres y excluidos, brota la preocupación por el
desarrollo integral de los más abandonados de la sociedad». [15] Muchas
veces me pregunto por qué, aun cuando las Sagradas Escrituras son tan
precisas a propósito de los pobres, muchos continúan pensando que pueden
excluir a los pobres de sus atenciones. Por el momento, sigamos aún en el
ámbito bíblico e intentando reflexionar sobre nuestra relación con los últimos

229



de la sociedad y su lugar fundamental en el pueblo de Dios.

La misericordia hacia los pobres en la Biblia

24. El apóstol Juan escribe: «¿Cómo puede amar a Dios, a quien no ve,
el que no ama a su hermano, a quien ve?» (1 Jn 4,20). Del mismo modo, en su
réplica al doctor de la ley, Jesús retoma los dos antiguos mandamientos:
«Amarás al Señor, tu Dios, con todo tu corazón, con toda tu alma y con todas
tus fuerzas» (Dt 6,5) y «amarás a tu prójimo como a ti mismo» (Lv 19,18)
fundiéndolos en un único mandamiento. El evangelista Marcos recoge la
respuesta de Jesús en estos términos: «El primero es: Escucha, Israel: el Señor
nuestro Dios es el único Señor; y tú amarás al Señor, tu Dios, con todo tu
corazón y con toda tu alma, con todo tu espíritu y con todas tus fuerzas. El
segundo es: Amarás a tu prójimo como a ti mismo. No hay otro mandamiento
más grande que estos» (Mc 12,29-31).

25. El pasaje citado del Levíticoexhorta a honrar al conciudadano,
mientras en otros textos se encuentra una enseñanza que también invita al
respeto —por no decir incluso al amor— del enemigo: «Si encuentras perdido
el buey o el asno de tu enemigo, se los llevarás inmediatamente. Si ves al asno
del que te aborrece, caído bajo el peso de su carga, no lo dejarás abandonado;
más aún, acudirás a auxiliarlo junto con su dueño» (Ex 23,4-5). De todo esto
se trasluce el valor intrínseco del respeto a la persona: cualquiera, incluso el
enemigo, si se encuentra en dificultad, merece siempre nuestra ayuda.

26. Es innegable que el primado de Dios en la enseñanza de Jesús va
acompañado de otro punto fijo: no se puede amar a Dios sin extender el propio
amor a los pobres. El amor al prójimo representa la prueba tangible de la
autenticidad del amor a Dios, como asevera el apóstol Juan: «Nadie ha visto
nunca a Dios: si nos amamos los unos a los otros, Dios permanece en nosotros
y el amor de Dios ha llegado a su plenitud en nosotros. […] Dios es amor, y
el que permanece en el amor permanece en Dios, y Dios permanece en él» (1
Jn 4,12.16). Son dos amores distintos, pero inseparables. Incluso en los casos
en los que la relación con Dios no es explícita, el Señor mismo nos enseña que
todo acto de amor hacia el prójimo es de algún modo un reflejo de la caridad
divina: «Les aseguro que cada vez que lo hicieron con el más pequeño de mis
hermanos, lo hicieron conmigo» (Mt 25,40).

27. Por esta razón se recomiendan las obras de misericordia, como

230



signo de la autenticidad del culto que, mientras alaba a Dios, tiene la tarea de
disponernos a la transformación que el Espíritu puede realizar en nosotros,
para que seamos todos imagen de Cristo y de su misericordia hacia los más
débiles. En este sentido, la relación con el Señor, que se expresa en el culto,
pretende también liberarnos del riesgo de vivir nuestras relaciones en la lógica
del cálculo y del interés, para abrirnos a la gratuidad que circula entre aquellos
que se aman y que, por eso, ponen todo en común. A este respecto, Jesús
aconseja: «Cuando des un almuerzo o una cena, no invites a tus amigos, ni a
tus hermanos, ni a tus parientes, ni a los vecinos ricos, no sea que ellos te
inviten a su vez, y así tengas tu recompensa. Al contrario, cuando des un
banquete, invita a los pobres, a los lisiados, a los paralíticos, a los ciegos.
¡Feliz de ti, porque ellos no tienen cómo retribuirte!» (Lc 14,12-14).   

28. La llamada del Señor a la misericordia para con los pobres ha
encontrado una expresión plena en la gran parábola del juicio final (cf. Mt
25,31-46), que es también una descripción gráfica de la bienaventuranza de los
misericordiosos. Allí el Señor nos ofrece la clave para alcanzar nuestra
plenitud, porque «si buscamos esa santidad que agrada a los ojos de Dios, en
este texto hallamos precisamente un protocolo sobre el cual seremos
juzgados». [16] Las palabras fuertes y claras del Evangelio deberían ser
vividas «sin comentario, sin elucubraciones y excusas que les quiten fuerza.
El Señor nos dejó bien claro que la santidad no puede entenderse ni vivirse al
margen de estas exigencias suyas». [17]

29. En la primera comunidad cristiana el programa de caridad no
derivaba de análisis o de proyectos, sino directamente del ejemplo de Jesús,
de las mismas palabras del Evangelio. La Carta de Santiagodedica mucho
espacio al problema de la relación entre ricos y pobres, lanzando a los
creyentes dos enérgicos llamados que cuestionan su fe: «¿De qué le sirve a
uno, hermanos míos, decir que tiene fe, si no tiene obras? ¿Acaso esa fe puede
salvarlo? ¿De qué sirve si uno de ustedes, al ver a un hermano o una hermana
desnudos o sin el alimento necesario, les dice: “Vayan en paz, caliéntense y
coman”, y no les da lo que necesitan para su cuerpo? Lo mismo pasa con la fe:
si no va acompañada de las obras, está completamente muerta» (St 2,14-17).

30. «Su oro y su plata se han herrumbrado, y esa herrumbre dará
testimonio contra ustedes y devorará sus cuerpos como un fuego. ¡Ustedes han
amontonado riquezas, ahora que es el tiempo final! Sepan que el salario que
han retenido a los que trabajaron en sus campos está clamando, y el clamor de

231



los cosechadores ha llegado a los oídos del Señor del universo. Ustedes
llevaron en este mundo una vida de lujo y de placer, y se han cebado a sí
mismos para el día de la matanza» (St 5,3-5). ¡Qué fuerza tienen estas
palabras, aunque prefiramos hacernos los sordos! En la Primera Carta de san
Juanencontramos una exhortación parecida: «Si alguien vive en la abundancia,
y viendo a su hermano en la necesidad, le cierra su corazón, ¿cómo
permanecerá en él el amor de Dios?» (1 Jn 3,17).

31. Lo que dice la Palabra revelada «es un mensaje tan claro, tan
directo, tan simple y elocuente, que ninguna hermenéutica eclesial tiene
derecho a relativizarlo. La reflexión de la Iglesia sobre estos textos no debería
oscurecer o debilitar su sentido exhortativo, sino más bien ayudar a asumirlos
con valentía y fervor. ¿Para qué complicar lo que es tan simple? Los aparatos
conceptuales están para favorecer el contacto con la realidad que pretenden
explicar, y no para alejarnos de ella». [18]

32. Por otra parte, un claro ejemplo eclesial de compartir los bienes y
asistir a los pobres lo encontramos en la vida cotidiana y en el estilo de la
primera comunidad cristiana. Podemos recordar en particular el modo en el
que fue resuelta la cuestión de la distribución cotidiana de ayuda a las viudas
(cf. Hch 6,1-6). Se trataba de un problema difícil de resolver, porque algunas
de estas viudas, que provenían de otros países, eran desatendidas por ser
extranjeras. De hecho, el episodio relatado por los Hechos de los Apóstoles
pone de manifiesto un cierto descontento por parte de los helenistas, que eran
judíos de cultura griega. Los apóstoles no responden con un discurso doctrinal
abstracto, sino que, volviendo a poner en el centro la caridad hacia todos,
reorganizan la asistencia a las viudas pidiendo a la comunidad que busquen
personas sabias y estimadas a quienes confiar el servicio de las mesas,
mientras ellos se ocupaban de la predicación de la Palabra.

33. Cuando Pablo fue a Jerusalén a consultar a los apóstoles para
asegurarse de «que no corría o no había corrido en vano» (Ga 2,2), le pidieron
que no se olvidase de los pobres (cf. Ga 2,10). Por esta razón, organizó varias
colectas para ayudar a las comunidades necesitadas. Entre las motivaciones
que ofrece para este gesto se debe resaltar la siguiente: «Dios ama al que da
con alegría» (2 Co 9,7). A aquellos entre nosotros que somos poco propensos
a gestos gratuitos, sin ningún interés, la Palabra de Dios nos indica que la
generosidad para con los pobres es un verdadero bien para quien la practica;
de hecho, comportándonos así, somos amados por Dios de modo especial. En

232



efecto, las promesas bíblicas dirigidas a quien da con generosidad son muchas:
«El que se apiada del pobre presta al Señor, y él le devolverá el bien que hizo»
(Pr 19,17). «Den, y se les dará. […] Porque la medida con que ustedes midan
también se usará para ustedes» (Lc 6,38). «Entonces despuntará tu luz como
la aurora y tu llaga no tardará en cicatrizar» (Is 58,8). Los primeros cristianos
estaban convencidos de ello.

34. La vida de las primeras comunidades eclesiales, narrada en el
canon bíblico y que ha llegado a nosotros como Palabra revelada, se nos
ofrece como ejemplo a imitar y como testimonio de la fe que obra por medio
de la caridad, y que continúa como exhortación permanente para las
generaciones venideras. A lo largo de los siglos, estas páginas han interpelado
los corazones de los cristianos a amar y a realizar obras de caridad, como
semillas fecundas que no cesan de producir fruto.

CAPÍTULO TERCERO
UNA IGLESIA PARA LOS POBRES

35. Tres días después de su elección, mi predecesor expresó a los
representantes de los medios de comunicación su deseo de que la Iglesia
mostrara más claramente su cuidado y atención hacia los pobres: «¡Ah, cómo
quisiera una Iglesia pobre y para los pobres!». [19]

36. Este deseo refleja la conciencia de que la Iglesia «reconoce en los
pobres y en los que sufren la imagen de su Fundador pobre y paciente, se
esfuerza en remediar sus necesidades y procura servir en ellos a Cristo». [20]
En efecto, habiendo sido llamada a configurarse con los últimos, en ella «no
deben quedar dudas ni caben explicaciones que debiliten este mensaje tan
claro […]. Hay que decir sin vueltas que existe un vínculo inseparable entre
nuestra fe y los pobres». [21] A este respecto, tenemos abundantes testimonios
a lo largo de los casi dos mil años de historia de los discípulos de Jesús. [22]

La verdadera riqueza de la Iglesia

37. San Pablo refiere que entre los fieles de la naciente comunidad
cristiana no había «muchos sabios, ni muchos poderosos, ni muchos nobles»
(1 Co 1,26). Sin embargo, a pesar de su propia pobreza, los primeros cristianos
tienen clara conciencia de la necesidad de acudir a aquellos que sufren
mayores privaciones. Ya en los albores del cristianismo los apóstoles

233



impusieron las manos sobre siete hombres elegidos por la comunidad y, en
cierta medida, los integraron en su propio ministerio, instituyéndolos para el
servicio —en griego, diakonía— de los más pobres (cf. Hch 6,1-5). Es
significativo que el primer discípulo en dar testimonio de su fe en Cristo con
el derramamiento de su propia sangre fuera san Esteban, que formaba parte de
este grupo. En él se unen el testimonio de vida en la atención a los necesitados
y el martirio.

38. Poco más de dos siglos después, otro diácono manifestará su
adhesión a Jesucristo en modo semejante, uniendo en su vida el servicio a los
pobres y el martirio: san Lorenzo. [23] Del relato de san Ambrosio
comprendemos que Lorenzo, diácono en Roma en el pontificado del Papa
Sixto II, al ser obligado por las autoridades romanas a entregar los tesoros de
la Iglesia, «al día siguiente trajo consigo a los pobres. Cuando le preguntaron
dónde estaban los tesoros que había prometido, les mostró a los pobres,
diciendo: “Estos son los tesoros de la Iglesia”». [24] Al narrar este episodio,
Ambrosio pregunta: «¿Qué mejores tesoros tendría Cristo que aquellos en los
que él mismo dijo que estaba?». [25] Y, recordando que los ministros de la
Iglesia nunca deben descuidar el cuidado de los pobres y, menos aún,
acumular bienes en beneficio propio, afirma: «Es necesario que cada uno de
nosotros cumpla con esta obligación con fe sincera y providencia perspicaz.
Sin duda, si alguien desvía algo para su propio beneficio, eso es un delito; pero
si lo da a los pobres, si rescata al cautivo, eso es misericordia». [26]

Los Padres de la Iglesia y los pobres

39. Desde los primeros siglos, los Padres de la Iglesia reconocieron en
el pobre un acceso privilegiado a Dios, un modo especial para encontrarlo. La
caridad hacia los necesitados no se entendía como una simple virtud moral,
sino como expresión concreta de la fe en el Verbo encarnado. La comunidad
de fieles, sostenida por la fuerza del Espíritu Santo, se encuentra arraigada en
la cercanía a los pobres, que en ella no son un apéndice, sino parte esencial de
su cuerpo vivo. San Ignacio de Antioquía, por ejemplo, camino del martirio,
exhortaba a los fieles de la comunidad de Esmirna a no descuidar el deber de
la caridad para con los más necesitados, advirtiéndoles que no procedieran
como los que se oponían a Dios: «Considerad a los que tienen una opinión
diferente sobre la gracia de Jesucristo, que vino a nosotros: ¡cómo se oponen
al pensamiento de Dios! No se preocupan por el amor, ni por la viuda, ni por
el huérfano, ni por el oprimido, ni por el prisionero o el liberto, ni por el

234



hambriento o el sediento». [27] El obispo de Esmirna, Policarpo, recomendaba
precisamente a los ministros de la Iglesia que cuidaran de los pobres: «Los
presbíteros también sean compasivos, misericordiosos con todos. Traigan de
vuelta a los descarriados, visiten a todos los enfermos, no descuiden a la viuda,
al huérfano y al pobre, sino que sean siempre solícitos en el bien ante Dios y
los hombres». [28] A partir de estos dos testimonios, constatamos que la
Iglesia aparece como madre de los pobres, lugar de acogida y de justicia.

40. San Justino, por su parte, en su primera Apología, dirigida al
emperador Adriano, al Senado y al pueblo romano, explicaba que los
cristianos llevaban a los necesitados todo lo que podían, porque veían en ellos
hermanos y hermanas en Cristo. Al escribir sobre la asamblea de oración del
primer día de la semana, destacaba que, en el centro de la liturgia cristiana, no
se puede separar el culto a Dios de la atención a los pobres. En efecto, en un
momento determinado de la celebración, «los que tienen algo y quieren, cada
uno según su libre voluntad, dan lo que les parece bien, y lo que se ha
recogido se entrega al presidente. Él lo distribuye a los huérfanos y viudas, a
los que por enfermedad u otra causa están necesitados, a los que están en las
cárceles, a los extranjeros de paso, en una palabra, se convierte en el
proveedor de todos los que se encuentran indigentes». [29] Así, se da
testimonio de que la Iglesia naciente no separaba el creer de la acción social:
la fe que no iba acompañada del testimonio de las obras, como había enseñado
Santiago, se consideraba muerta (cf. St 2,17).

San Juan Crisóstomo

41. Entre los Padres orientales, quizá el predicador más ardiente de la
justicia social sea san Juan Crisóstomo, arzobispo de Constantinopla entre los
siglos IV y V. En sus homilías, exhortaba a los fieles a reconocer a Cristo en
los necesitados: «¿Quieres honrar el Cuerpo de Cristo? No permitas que sea
despreciado en sus miembros, es decir, en los pobres que no tienen qué vestir,
ni lo honres aquí en el templo con vestiduras de seda, mientras fuera lo
abandonas al frío y a la desnudez […]. En el templo, el Cuerpo de Cristo no
necesita mantos, sino almas puras; pero en la persona de los pobres, Él
necesita todo nuestro cuidado. Aprendamos, pues, a reflexionar y a honrar a
Cristo como Él quiere. Cuando queremos honrar a alguien, debemos prestarle
el honor que él prefiere y no el que más nos gusta […]. Así también tú debes
prestarle el honor que Él mismo ha ordenado, distribuyendo tus riquezas entre
los pobres. Dios no necesita vasos de oro, sino almas de oro». [30] Afirmando

235



con claridad meridiana que si los fieles no encuentran a Cristo en los pobres
a su puerta, tampoco lo encontrarán en el altar, continúa: «¿De qué serviría,
al fin y al cabo, adornar la mesa de Cristo con vasos de oro, si Él muere de
hambre en la persona de los pobres? Primero da de comer al que tiene hambre
y luego adorna su mesa con lo que sobra». [31] Entendía la Eucaristía, por
tanto, también como una expresión sacramental de la caridad y la justicia que
la precedían, la acompañaban y debían darle continuidad en el amor y la
atención a los pobres.

42. Así pues, la caridad no es una vía opcional, sino el criterio del
verdadero culto. Crisóstomo denunciaba con vehemencia el lujo exacerbado,
que convivía con la indiferencia hacia los pobres. La atención que se les debe
prestar, más que una mera exigencia social, es una condición para la salvación,
lo que atribuye a la riqueza injusta un peso de condena: «Hace mucho frío y
el pobre yace en harapos, moribundo y helado, castañeteando los dientes, con
un aspecto y un atuendo que deberían conmoverte. Tú, sin embargo, calentito
y ebrio, pasas de largo. ¿Y cómo quieres que Dios te libre de la infelicidad?
[…] A menudo adornas con muchas vestiduras variadas y doradas un cadáver
insensible, que ya no percibe el honor. Sin embargo, desprecias a aquel que
siente dolor, que está desgarrado, torturado, atormentado por el hambre y el
frío, y te preocupa más la vanagloria que el temor de Dios». [32] Este
profundo sentido de la justicia social le lleva a afirmar que «no dar a los
pobres es robarles, es defraudarles la vida, porque lo que poseemos les
pertenece». [33]

San Agustín

43. Agustín tuvo como maestro espiritual a san Ambrosio, que insistía
en la exigencia ética de compartir los bienes: «Lo que das al pobre no es tuyo,
es suyo. Porque te has apropiado de lo que fue dado para uso común». [34]
Para el obispo de Milán, la limosna es justicia restaurada, no un gesto
paternalista. En sus sermones, la misericordia adquiere un carácter profético:
denuncia las estructuras de acumulación y reafirma la comunión como
vocación eclesial.

44. Formado en esta tradición, el santo obispo de Hipona enseñó a su
vez el amor preferencial por los pobres. Pastor vigilante y teólogo de rara
clarividencia, comprendió que la verdadera comunión eclesial se expresa
también en la comunión de los bienes. En sus Comentarios a los Salmos,

236



recuerda que los verdaderos cristianos no dejan de lado el amor a los más
necesitados: «Atended a vuestros hermanos, si necesitan algo; dad, si Cristo
está en vosotros, incluso a los extranjeros». [35] Este compartir los bienes
brota, por tanto, de la caridad teologal y tiene como fin último el amor a
Cristo. Para Agustín, el pobre no es sólo alguien a quien se ayuda, sino la
presencia sacramental del Señor.

45. El Doctor de la Gracia veía en el cuidado a los pobres una prueba
concreta de la sinceridad de la fe. Quien dice amar a Dios y no se compadece
de los necesitados, miente (cf. 1 Jn 4,20). Al comentar el encuentro de Jesús
con el joven rico y el «tesoro en el cielo» que está reservado a quienes dan sus
bienes a los pobres (cf. Mt 19,21), Agustín pone en boca del Señor las
siguientes palabras: «Recibí tierra y daré el cielo. Recibí cosas temporales y
daré a cambio bienes eternos. Recibí pan, daré la vida. […] He recibido
alojamiento y daré una casa. He sido visitado en la enfermedad y daré salud.
Fui visitado en la cárcel y daré libertad. El pan que se dio a mis pobres se
consumió; el pan que yo daré restaura las fuerzas, sin acabarse nunca». [36]
El Altísimo no se deja vencer en generosidad por aquellos que le sirven en los
más necesitados; cuanto mayor es el amor a los pobres, mayor es la
recompensa por parte de Dios.

46. Esta mirada cristocéntrica y profundamente eclesial lleva a
sostener que las ofrendas, cuando nacen del amor, no sólo alivian la necesidad
del hermano, sino que también purifican el corazón de quien da y está
dispuesto a la conversión, «pues las limosnas pueden servirte para redimir los
pecados de la vida pasada, si cambias de vida». [37] Son, por así decirlo, el
camino ordinario de conversión de quien desea seguir a Cristo con corazón
indiviso.

47. En una Iglesia que reconoce en los pobres el rostro de Cristo y en
los bienes el instrumento de la caridad, el pensamiento agustiniano sigue
siendo una luz segura. Hoy, la fidelidad a las enseñanzas de Agustín exige no
sólo el estudio de sus obras, sino la disposición a vivir con radicalidad su
llamada a la conversión, que incluye necesariamente el servicio de la caridad.

48. Muchos otros Padres de la Iglesia, tanto orientales como occidentales, se
pronunciaron sobre la primacía de la atención a los pobres en la vida y misión
de cada fiel cristiano. Sobre este aspecto, en resumen, se puede afirmar que la
teología patrística fue práctica, apuntando a una Iglesia pobre y para los

237



pobres, recordando que el Evangelio sólo se anuncia bien cuando llega a tocar
la carne de los últimos, y advirtiendo que el rigor doctrinal sin misericordia es
una palabra vacía.

Cuidar a los enfermos

49. La compasión cristiana se ha manifestado de manera peculiar en
el cuidado de los enfermos y los que sufren. A partir de los signos presentes
en el ministerio público de Jesús —que curaba a ciegos, leprosos y
paralíticos—, la Iglesia entiende como parte importante de su misión el
cuidado de los enfermos, en los que con facilidad reconoce al Señor
crucificado. San Cipriano, durante una peste en la ciudad de Cartago, donde
era obispo, recordaba a los cristianos la importancia del cuidado de los
infectados al afirmar: «Esta epidemia que parece tan horrible y funesta pone
a prueba la justicia de cada uno y examina el espíritu de los hombres,
verificando si los sanos sirven a los enfermos, si los parientes se aman
sinceramente, si los señores tienen piedad de los siervos enfermos, si los
médicos no abandonan a los enfermos que imploran». [38] La tradición
cristiana de visitar a los enfermos, de lavar sus heridas, de consolar a los
afligidos no se reduce a una mera obra de filantropía, sino que es una acción
eclesial a través de la cual, en los enfermos, los miembros de la Iglesia «tocan
la carne sufriente de Cristo». [39]

50. En el siglo XVI, san Juan de Dios, al fundar la Orden Hospitalaria
que lleva su nombre, creó hospitales modelo que acogían a todos,
independientemente de su condición social o económica. Su famosa expresión
“¡Haced el bien, hermanos!” se convirtió en el lema de la caridad activa con
los enfermos. Contemporáneamente, san Camilo de Lelis fundó la Orden de
los Ministros de los Enfermos —los camilos—, asumiendo como misión servir
a los enfermos con total dedicación. Su regla ordena que «cada uno solicite al
Señor la gracia de tener un afecto maternal hacia su prójimo para poderlo
servir con todo amor caritativo, en el alma y el cuerpo; porque deseamos
—con la gracia de Dios— servir a todos los enfermos con el mismo afecto que
una madre amorosa suele asistir a su único hijo enfermo». [40] En hospitales,
campos de batalla, prisiones y calles, los camilos encarnaron la misericordia
de Cristo Médico.

51. Cuidando a los enfermos con cariño maternal, como una madre
cuida de su hijo, muchas mujeres consagradas desempeñaron un papel aún

238



más difundido en la atención sanitaria de los pobres. Las Hijas de la Caridad
de San Vicente de Paúl, las Hermanas Hospitalarias, las Pequeñas Siervas de
la Divina Providencia y tantas otras Congregaciones femeninas se convirtieron
en una presencia maternal y discreta en los hospitales, asilos y residencias de
ancianos. Llevaban medicinas, escucha, presencia y, sobre todo, ternura.
Construyeron, a menudo con sus propias manos, estructuras sanitarias en
zonas sin asistencia médica. Enseñaban higiene, atendían partos, medicaban
con sabiduría natural y fe profunda. Sus casas se convertían en oasis de
dignidad donde nadie era excluido. El toque de la compasión era el primer
remedio. Santa Luisa de Marillac escribía a sus hermanas, las Hijas de la
Caridad, recordándoles que habían «recibido una bendición especial de Dios
para servir a los pobres enfermos en los hospitales». [41]

52. Hoy, ese legado continúa en los hospitales católicos, los puestos
de salud en las regiones periféricas, las misiones sanitarias en las selvas, los
centros de acogida para toxicómanos y los hospitales de campaña en las zonas
de guerra. La presencia cristiana junto a los enfermos revela que la salvación
no es una idea abstracta, sino una acción concreta. En el gesto de limpiar una
herida, la Iglesia proclama que el Reino de Dios comienza entre los más
vulnerables. Y, al hacerlo, permanece fiel a Aquel que dijo: «Estaba […]
enfermo, y me visitaron» (Mt 25,35.36). Cuando la Iglesia se arrodilla junto
a un leproso, a un niño desnutrido o a un moribundo anónimo, realiza su
vocación más profunda: amar al Señor allí donde Él está más desfigurado.

El cuidado de los pobres en la vida monástica

53. La vida monástica, nacida en el silencio de los desiertos, fue desde
sus inicios un testimonio de solidaridad. Los monjes lo dejaban todo
—riqueza, prestigio, familia— no sólo por despreciar las riquezas del mundo
— contemptus mundi—, sino para encontrar, en este despojo radical, al Cristo
pobre. San Basilio Magno, en su Regla, no veía contradicción entre la vida de
oración y recogimiento de los monjes y la acción en favor de los pobres. Para
él, la hospitalidad y el cuidado de los necesitados eran parte integrante de la
espiritualidad monástica, y los monjes, incluso después de haberlo dejado todo
para abrazar la pobreza, debían ayudar a los más pobres con su trabajo, ya que
«para poder socorrer a los necesitados, es evidente que debemos trabajar con
diligencia […]. Este modo de vida es provechoso no sólo para someter el
cuerpo, sino también por la caridad hacia el prójimo, para que, por medio de
nosotros, Dios provea lo suficiente a los hermanos más débiles». [42]

239



54. Construyó en Cesarea, donde era obispo, un lugar conocido como
Basilíades, que incluía alojamientos, hospitales y escuelas para los pobres y
los enfermos. El monje, por lo tanto, no era sólo un asceta, sino un servidor.
Basilio demostraba así que para estar cerca de Dios hay que estar cerca de los
pobres. El amor concreto era criterio de santidad. Orar y cuidar, contemplar
y curar, escribir y acoger: todo era expresión del mismo amor a Cristo.

55. En Occidente, san Benito de Nursia elaboró una Regla que se
convertiría en la columna vertebral de la espiritualidad monástica europea. En
ella, la acogida de los pobres y los peregrinos ocupa un lugar de honor:
«Mostrad sobre todo un cuidado solícito en la recepción de los pobres y los
peregrinos, porque sobre todo en ellos se recibe a Cristo». [43] No se trataba
sólo de palabras: los monasterios benedictinos fueron, durante siglos, lugares
de refugio para viudas, niños abandonados, peregrinos y mendigos. Para
Benito, la vida comunitaria era una escuela de caridad. El trabajo manual no
sólo tenía una función práctica, sino que también formaba el corazón para el
servicio. El compartir entre los monjes, la atención a los enfermos y la escucha
de los más frágiles preparaban para acoger a Cristo, que llega en la persona del
pobre y el extranjero. La hospitalidad monástica benedictina permanece hasta
hoy como signo de una Iglesia que abre las puertas, que acoge sin preguntar,
que cura sin exigir nada a cambio.

56. Los monasterios benedictinos, con el tiempo, se convirtieron en
lugares que contrastaban la cultura de la exclusión. Los monjes cultivaban la
tierra, producían alimentos, preparaban medicinas y los ofrecían, con
sencillez, a los más necesitados. Su trabajo silencioso fue fermento de una
nueva civilización, donde los pobres no eran un problema que resolver, sino
hermanos y hermanas que acoger. La regla del compartir, del trabajo común
y de la asistencia a los vulnerables estructuraba una economía solidaria, en
contraste con la lógica de la acumulación. El testimonio de los monjes
mostraba que la pobreza voluntaria, lejos de ser miseria, es camino de libertad
y comunión. No sólo ayudaban a los pobres: se hacían cercanos a ellos,
hermanos en el mismo Señor. En las celdas y claustros se formaba una mística
de la presencia de Dios en los pequeños.

57. Además de la asistencia material, los monasterios desempeñaron
un papel fundamental en la formación cultural y espiritual de los más
humildes. En tiempos de peste, guerra o hambre, eran lugares donde el
necesitado encontraba pan y remedios, pero también dignidad y palabra. Allí

240



se educaba a los huérfanos, se formaba a los aprendices y se instruía a los
campesinos en técnicas agrícolas y en la lectura. El saber se compartía como
don y responsabilidad. El abad era a la vez maestro y padre, y la escuela
monástica era un lugar de liberación por la verdad. Porque, como escribe Juan
Casiano, el monje debe caracterizarse por «la humildad de corazón […], que
no conduce a la ciencia que hincha, sino a la que ilumina por medio de la
plenitud de la caridad». [44] Al formar conciencias y transmitir sabiduría, los
monjes contribuyeron a una pedagogía cristiana de inclusión. La cultura,
marcada por la fe, se compartía con sencillez. El saber, cuando está iluminado
por la caridad, se convierte en servicio. De ese modo, la vida monástica se
revelaba como un estilo de santidad y una forma concreta de transformación
de la sociedad.

58. La tradición monástica enseña, por tanto, que la oración y la
caridad, el silencio y el servicio, las celdas y los hospitales, forman un único
tejido espiritual. El monasterio es lugar de escucha y de acción, de adoración
y de compartir. San Bernardo de Claraval, gran reformador de la Orden
Cisterciense, «reclamó con decisión la necesidad de una vida sobria y
moderada, tanto en la mesa como en la indumentaria y en los edificios
monásticos, recomendando la sustentación y la solicitud por los pobres». [45]
Para él, la compasión no era una opción accesoria, sino el camino real para
seguir a Cristo. La vida monástica, por lo tanto, cuando es fiel a su vocación
original, muestra que la Iglesia sólo será plenamente esposa del Señor cuando
sea también hermana de los pobres. El claustro no es un mero refugio del
mundo, sino una escuela en la que se aprende a servirlo mejor. Allí donde los
monjes abrieron sus puertas a los pobres, la Iglesia reveló con humildad y
firmeza que la contemplación no excluye la misericordia, sino que la exige
como su fruto más puro.

Liberar a los cautivos

59. Desde los tiempos apostólicos, la Iglesia ha visto en la liberación
de los oprimidos un signo del Reino de Dios. Jesús mismo, al iniciar su misión
pública, proclamó: «El Espíritu del Señor está sobre mí, porque me ha
consagrado por la unción. Él me envió a llevar la Buena Noticia a los pobres,
a anunciar la liberación a los cautivos» (Lc 4,18). Los primeros cristianos,
incluso en condiciones precarias, rezaban y asistían a los hermanos y
hermanas encarcelados, como atestiguan los Hechos de los Apóstoles (cf.
12,5; 24,23) y diversos escritos de los Padres. Esta misión liberadora se

241



prolongó a lo largo de los siglos mediante acciones concretas, especialmente
cuando el drama de la esclavitud y el cautiverio marcó sociedades enteras.

60. Entre finales del siglo XII y principios del XIII, cuando muchos
cristianos eran capturados en el Mediterráneo o esclavizados en las guerras,
surgieron dos Órdenes religiosas: la Orden de la Santísima Trinidad,
Redención de Cautivos (trinitarios), fundada por san Juan de Mata y san Félix
de Valois, y la Orden de la Bienaventurada Virgen María de la Merced
(mercedarios), fundada por san Pedro Nolasco con el apoyo de san Raimundo
de Peñafort, dominico. Estas comunidades de consagrados nacieron con el
carisma específico de liberar a los cristianos esclavizados, poniendo a
disposición sus bienes [46] y a menudo ofreciendo su propia vida a cambio.
Los trinitarios, con el lema Gloria Tibi Trinitas et captivis libertas (Gloria a
Ti, Trinidad, y a los cautivos libertad), y los mercedarios, que añaden un
cuarto voto [47] a los votos religiosos de pobreza, obediencia y castidad,
dieron testimonio de que la caridad puede ser heroica. La liberación de los
cautivos era expresión del amor trinitario: un Dios que libera no sólo de la
esclavitud espiritual, sino también de la opresión concreta. El gesto de rescatar
de la esclavitud y de la prisión se considera una prolongación del sacrificio
redentor de Cristo, cuya sangre es el precio de nuestro rescate (cf. 1 Co 6,20).

61. La espiritualidad original de estas Órdenes estaba profundamente
arraigada en la contemplación de la cruz. Cristo es el Redentor de los cautivos
por excelencia, y la Iglesia, su cuerpo, prolonga este misterio en el tiempo.
[48] Los religiosos no veían en el rescate una acción política o económica,
sino un acto casi litúrgico, una ofrenda sacramental de sí mismos. Muchos
entregaron sus propios cuerpos para sustituir a los prisioneros, cumpliendo
literalmente el mandamiento: «No hay amor más grande que dar la vida por
los amigos» ( Jn 15,13). La tradición de estas Órdenes no cesó. Al contrario,
inspiró nuevas formas de acción frente a las esclavitudes modernas: la trata de
personas, el trabajo forzoso, la explotación sexual, las distintas adicciones.
[49] La caridad cristiana, cuando se encarna, se convierte en liberadora. Y la
misión de la Iglesia, cuando es fiel a su Señor, es siempre proclamar la
liberación. Aún en nuestros días, en los que existen «millones de personas
—niños, hombres y mujeres de todas las edades— privados de su libertad y
obligados a vivir en condiciones similares a la esclavitud», [50] dicha herencia
es continuada por estas Órdenes y por otras Instituciones y Congregaciones
que actúan en las periferias urbanas, las zonas de conflicto y los corredores
migratorios. Cuando la Iglesia se arrodilla para romper las nuevas cadenas que

242



aprisionan a los pobres, se convierte en signo de la Pascua.

62. No se puede concluir esta reflexión sobre las personas privadas de
libertad sin mencionar a los reclusos que se encuentran en los distintos centros
penitenciarios de preventivos y de penados. A este respecto, cabe recordar las
palabras que el Papa Francisco dirigió a un grupo de ellos: «Para mí, entrar en
una cárcel es siempre un momento importante, porque la cárcel es un lugar de
gran humanidad […]. De humanidad probada, a veces fatigada por
dificultades, sentimientos de culpa, juicios, incomprensiones, sufrimientos,
pero al mismo tiempo cargada de fuerza, de deseo de perdón, de deseo de
rescate». [51] Este deseo, entre otros, también fue asumido por las Órdenes
redentoras como un servicio preferencial a la Iglesia. Como proclamaba san
Pablo: «Esta es la libertad que nos ha dado Cristo» ( Ga 5,1). Y esa libertad
no es sólo interior: se manifiesta en la historia como amor que cuida y libera
de todas las ataduras.

Testigos de la pobreza evangélica

63. En el siglo XIII, ante el crecimiento de las ciudades, la
concentración de riquezas y la aparición de nuevas formas de pobreza, el
Espíritu Santo suscitó en la Iglesia un nuevo tipo de consagración: las Órdenes
mendicantes. A diferencia del modelo monástico estable, los mendicantes
adoptaron una vida itinerante, sin propiedades personales ni comunitarias,
confiando plenamente en la Providencia. No sólo servían a los pobres: se
hacían pobres con ellos. Consideraban la ciudad como un nuevo desierto y a
los marginados como nuevos maestros espirituales. Estas Órdenes, como los
franciscanos, los dominicos, los agustinos y los carmelitas, representaron una
revolución evangélica, en la que el estilo de vida sencillo y pobre se convierte
en un signo profético para la misión, reviviendo la experiencia de la primera
comunidad cristiana (cf. Hch 4,32). El testimonio de los mendicantes
desafiaba tanto la opulencia clerical como la frialdad de la sociedad urbana.

64. San Francisco de Asís se convirtió en el icono de esta primavera
espiritual. Tomando la pobreza como esposa, quiso imitar al Cristo pobre,
desnudo y crucificado. En su Regla, pide a los hermanos que de «nada se
apropien, ni casa, ni lugar, ni cosa alguna. Y como peregrinos y forasteros en
este siglo, sirviendo al Señor en pobreza y humildad, vayan por limosna
confiadamente, y no deben avergonzarse, porque el Señor se hizo pobre por
nosotros en este mundo». [52] Su vida fue un continuo despojarse: del palacio

243



al leproso, de la elocuencia al silencio, de la posesión al don total. Francisco
no fundó un servicio social, sino una fraternidad evangélica. Entre los pobres
veía hermanos e imágenes vivas del Señor. Su misión era estar con ellos, por
una solidaridad que superaba las distancias, por un amor compasivo. Su
pobreza era relacional: lo llevaba a hacerse cercano, igual, más aún, menor.
Su santidad brotaba de la convicción de que sólo se recibe verdaderamente a
Cristo en la entrega generosa de sí mismo a los hermanos.

65. Santa Clara de Asís, inspirada por Francisco, fundó la Orden de las
Damas Pobres, más tarde llamadas clarisas. Su lucha espiritual consistió en
mantener fielmente el ideal de la pobreza radical. Rechazó los privilegios
pontificios que podrían garantizar la seguridad material de su monasterio y,
con firmeza, obtuvo del Papa Gregorio IX el llamado Privilegium Paupertatis,
que garantizaba el derecho a vivir sin poseer ningún bien material. [53] Esta
opción expresaba la confianza total en Dios y la conciencia de que la pobreza
voluntaria era una forma de libertad y de profecía. Clara enseñaba a sus
hermanas que Cristo era su única herencia y que nada debía oscurecer la
comunión con Él. Su vida orante y oculta fue un grito contra la mundanidad
y una defensa silenciosa de los pobres y olvidados.

66. Santo Domingo de Guzmán, contemporáneo de Francisco, fundó
la Orden de Predicadores con otro carisma, pero con la misma radicalidad.
Deseaba anunciar el Evangelio con la autoridad que brota de una vida pobre,
convencido de que la Verdad necesita testigos coherentes. El ejemplo de la
pobreza de vida acompañaba la Palabra predicada. Libres del peso de los
bienes terrenos, los frailes dominicos podían dedicarse mejor a la obra
principal, es decir, a la predicación. Iban a las ciudades, sobre todo a aquellas
universitarias, para enseñar la verdad de Dios. [54] Al depender de los demás,
demostraban que la fe no se impone, sino que se ofrece. Y, al vivir entre los
pobres, aprendían la verdad del Evangelio “desde abajo”, como discípulos del
Cristo humillado.

67. Las Órdenes mendicantes fueron, así, una respuesta viva a la
exclusión y la indiferencia. No propusieron expresamente reformas sociales,
sino una conversión personal y comunitaria a la lógica del Reino. La pobreza,
en ellos, no era consecuencia de la escasez de bienes, sino una elección libre:
hacerse pequeños para acoger a los pequeños. Como dijo Tomás de Celano
sobre Francisco: «Se deja ver en él el primer amador de los pobres, […]
despojándose de sus vestidos, viste con ellos a los pobres, a quienes, si no

244



todavía de hecho, sí de todo corazón intenta asemejarse». [55] Los
mendicantes se han convertido en un signo de una Iglesia peregrina, humilde
y fraterna, que vive entre los pobres no por estrategia proselitista, sino por
identidad. Enseñan que la Iglesia es luz sólo cuando se despoja de todo, y que
la santidad pasa por un corazón humilde y volcado en los pequeños.

La Iglesia y la educación de los pobres

68. Dirigiéndose a algunos educadores, el Papa Francisco recordó que
la educación ha sido siempre una de las expresiones más altas de la caridad
cristiana: «La vuestra es una misión llena de obstáculos pero también de
alegrías. […] Una misión de amor, porque no se puede enseñar sin amar». [56]
En este sentido, desde los primeros tiempos, los cristianos se dieron cuenta de
que el saber libera, dignifica y acerca a la verdad. Para la Iglesia, enseñar a los
pobres era un acto de justicia y de fe. Inspirada en el ejemplo del Maestro, que
enseñaba a la gente las verdades divinas y humanas, la Iglesia asumió la
misión de formar a los niños y a los jóvenes, especialmente a los más pobres,
en la verdad y el amor. Esta misión tomó forma con la fundación de
Congregaciones dedicadas a la educación popular.

69. En el siglo XVI, san José de Calasanz, impresionado por la falta
de instrucción y formación de los jóvenes pobres de la ciudad de Roma, en
unas salas anejas a la iglesia de Santa Dorotea en el Trastevere, creó la
primera escuela pública popular gratuita de Europa. Era la simiente de la que
después se desarrollaría, no sin dificultades, la Orden de Clérigos Regulares
Pobres de la Madre de Dios de las Escuelas Pías, llamados escolapios, con el
fin de transmitir a los jóvenes «la ciencia profana, al igual que la sabiduría del
Evangelio, enseñándoles a descubrir en sus acontecimientos personales y en
la historia la acción amorosa de Dios creador y redentor». [57] De hecho,
podemos considerar a este valiente sacerdote como «el verdadero fundador de
la escuela católica moderna, que busca la formación integral del hombre y está
abierta a todos». [58] Animado por la misma sensibilidad, en el siglo XVII san
Juan Bautista de La Salle, dándose cuenta de la injusticia causada por la
exclusión de los hijos de obreros y campesinos del sistema educativo de
Francia en aquel tiempo, fundó los Hermanos de las Escuelas Cristianas, con
el ideal de ofrecerles educación gratuita, una sólida formación y un ambiente
fraternal. La Salle veía el aula como un lugar para el desarrollo humano, pero
también para la conversión. Sus escuelas combinaban la oración, el método,
la disciplina y el compartir. Cada niño era considerado un don único de Dios

245



y el acto de enseñar un servicio al Reino de Dios.

70. Ya en el siglo XIX, también en Francia, san Marcelino
Champagnat fundó el Instituto de los Hermanos Maristas de las Escuelas,
«sensible a las necesidades espirituales y educativas de su época,
especialmente a la ignorancia religiosa y a las situaciones de abandono que
vivía particularmente la juventud», [59] dedicándose de lleno, en una época
en la que el acceso a la educación era todavía privilegio de unos pocos, a la
misión de educar y evangelizar a los niños y jóvenes, sobre todo a los más
necesitados. Con el mismo espíritu, en Turín, san Juan Bosco inició la obra
salesiana, basada en los tres principios del “sistema preventivo” —razón,
religión y amor— [60] y el beato Antonio Rosmini fundó el Instituto de la
Caridad, en el que la “caridad intelectual” —junto con la “material” y, en la
cúspide, la “espiritual-pastoral”— se presentaba como una dimensión
indispensable para cualquier acción caritativa que mirase al bien y al
desarrollo integral de la persona. [61]

71. Muchas Congregaciones femeninas fueron también protagonistas
de esta revolución pedagógica. Las ursulinas, las monjas de la Orden de la
Compañía de María Nuestra Señora, las Maestras Pías y muchas otras
fundadas especialmente en los siglos XVIII y XIX ocuparon espacios donde
el Estado estaba ausente. Crearon escuelas en pequeños pueblos, en los
suburbios y en los barrios obreros. La educación de las niñas, en particular, se
convirtió en una prioridad. Las religiosas alfabetizaban, evangelizaban,
trataban de cuestiones prácticas de la vida cotidiana, elevaban el espíritu a
través del cultivo de las artes y, sobre todo, formaban conciencias. Su
pedagogía era sencilla: cercanía, paciencia, dulzura. Enseñaban a través de la
vida, antes que con palabras. En tiempos de analfabetismo generalizado y de
exclusión estructural, estas mujeres consagradas eran faros de esperanza. Su
misión era formar el corazón, enseñar a pensar, promover la dignidad.
Combinando una vida de piedad y dedicación al prójimo, combatieron el
abandono con la ternura de quien educa en nombre de Cristo.

72. Para la fe cristiana, la educación de los pobres no es un favor, sino
un deber. Los pequeños tienen derecho a la sabiduría, como exigencia básica
para el reconocimiento de la dignidad humana. Enseñarles es afirmar su valor,
darles las herramientas para transformar su realidad. La tradición cristiana
entiende que el conocimiento es un don de Dios y una responsabilidad
comunitaria. La educación cristiana forma no sólo profesionales, sino personas

246



abiertas al bien, a la belleza y a la verdad. Por eso, la escuela católica, cuando
es fiel a su nombre, se convierte en un espacio de inclusión, formación integral
y promoción humana. Así, conjugando fe y cultura, se siembra futuro, se
honra la imagen de Dios y se construye una sociedad mejor.

Acompañar a los migrantes

73. La experiencia de la migración acompaña la historia del pueblo de
Dios. Abraham parte sin saber adónde va; Moisés conduce a un pueblo
peregrino por el desierto; María y José huyen con el Niño a Egipto. El mismo
Cristo, que «vino a los suyos, y los suyos no lo recibieron» (Jn 1,11), vivió
entre nosotros como extranjero. Por eso, la Iglesia siempre ha reconocido en
los migrantes una presencia viva del Señor, que en el día del juicio dirá a los
que estén a su derecha: «Estaba de paso, y me alojaron» (Mt 25,35).

74. En el siglo XIX, cuando millones de europeos emigraban en busca
de mejores condiciones de vida, dos grandes santos se destacaron en la
atención pastoral de los migrantes: san Juan Bautista Scalabrini y santa
Francisca Javier Cabrini. Scalabrini, obispo de Piacenza, fundó los Misioneros
de San Carlos para acompañar a los migrantes en sus comunidades de destino,
ofreciéndoles asistencia espiritual, jurídica y material. Veía en los migrantes
destinatarios de una nueva evangelización, alertando sobre los riesgos de la
explotación y la pérdida de la fe en tierra extranjera. Respondiendo con
generosidad al carisma que el Señor le había concedido, «Scalabrini miraba
más allá, miraba hacia el futuro, hacia un mundo y una Iglesia sin barreras, sin
extranjeros». [62] Santa Francisca Cabrini, nacida en Italia y naturalizada
estadounidense, se convirtió en la primera ciudadana de los Estados Unidos
en ser canonizada. Para cumplir su misión de atender a los emigrantes, cruzó
el Atlántico varias veces e «impulsada por una singular audacia, empezó de
la nada la construcción de escuelas, hospitales y orfanatos para multitud de
desheredados que se aventuraban a buscar trabajo en el nuevo mundo, sin
conocer la lengua y sin medios que les permitieran una inserción digna en la
sociedad norteamericana, en la que a menudo eran víctimas de personas sin
escrúpulos. Su corazón materno, que no se resignaba jamás, llegaba a ellos
dondequiera que se encontraran: en los tugurios, en las cárceles y en las
minas». [63] En el Año Santo de 1950, el Papa Pío XII la proclamó patrona
de todos los migrantes. [64]

75. La tradición de la actividad de la Iglesia con y para los migrantes

247



continúa y hoy ese servicio se expresa en iniciativas como los centros de
acogida para refugiados, las misiones en las fronteras y los esfuerzos de
Cáritas Internacional y otras instituciones. El Magisterio contemporáneo
reafirma claramente este compromiso. El Papa Francisco recordaba que la
misión de la Iglesia junto a los migrantes y refugiados es aún más amplia,
insistiendo en que «la respuesta al desafío planteado por las migraciones
contemporáneas se puede resumir en cuatro verbos: acoger, proteger,
promover e integrar. Pero estos verbos no se aplican sólo a los migrantes y a
los refugiados. Expresan la misión de la Iglesia en relación a todos los
habitantes de las periferias existenciales, que deben ser acogidos, protegidos,
promovidos e integrados». [65] Y añadía: «Cada ser humano es hijo de Dios.
En él está impresa la imagen de Cristo. Se trata, entonces, de que nosotros
seamos los primeros en verlo y así podamos ayudar a los otros a ver en el
emigrante y en el refugiado no sólo un problema que debe ser afrontado, sino
un hermano y una hermana que deben ser acogidos, respetados y amados, una
ocasión que la Providencia nos ofrece para contribuir a la construcción de una
sociedad más justa, una democracia más plena, un país más solidario, un
mundo más fraterno y una comunidad cristiana más abierta, de acuerdo con
el Evangelio». [66] La Iglesia, como madre, camina con los que caminan.
Donde el mundo ve una amenaza, ella ve hijos; donde se levantan muros, ella
construye puentes. Sabe que el anuncio del Evangelio sólo es creíble cuando
se traduce en gestos de cercanía y de acogida; y que en cada migrante
rechazado, es Cristo mismo quien llama a las puertas de la comunidad.

Al lado de los últimos

76. La santidad cristiana florece, con frecuencia, en los lugares más
olvidados y heridos de la humanidad. Los más pobres entre los pobres —los
que no sólo carecen de bienes, sino también de voz y de reconocimiento de su
dignidad— ocupan un lugar especial en el corazón de Dios. Son los preferidos
del Evangelio, los herederos del Reino (cf. Lc 6,20). Es en ellos donde Cristo
sigue sufriendo y resucitando. Es en ellos donde la Iglesia redescubre la
llamada a mostrar su realidad más auténtica.

77. Santa Teresa de Calcuta, canonizada en 2016, se convirtió en un
icono universal de la caridad vivida hasta el extremo en favor de los más
indigentes, descartados por la sociedad. Fundadora de las Misioneras de la
Caridad, dedicó su vida a los moribundos abandonados en las calles de la
India. Recogía a los rechazados, lavaba sus heridas y los acompañaba hasta el

248



momento de la muerte con una ternura que era oración. Su amor por los más
pobres entre los pobres la llevaba no sólo a atender sus necesidades materiales,
sino también a anunciarles la buena noticia del Evangelio: «Queremos
proclamar la buena nueva a los pobres de que Dios les ama, de que nosotros
les amamos, de que ellos son alguien para nosotros, de que ellos también han
sido creados por la misma mano amorosa de Dios, para amar y ser amados.
Nuestros pobres son grandes personas, son personas muy queribles, no
necesitan nuestra lástima y simpatía, necesitan nuestro amor comprensivo.
Necesitan nuestro respeto, necesitan que les tratemos con dignidad». [67]
Todo esto nacía de una profunda espiritualidad que veía el servicio a los más
pobres como fruto de la oración y del amor, que generan la verdadera paz,
como recordaba el Papa Juan Pablo II a los peregrinos que habían acudido a
Roma para su beatificación: «¿Dónde encontró la madre Teresa la fuerza para
ponerse completamente al servicio de los demás? La encontró en la oración
y en la contemplación silenciosa de Jesucristo, de su santo Rostro y de su
Sagrado Corazón. Lo dijo ella misma: “El fruto del silencio es la oración; el
fruto de la oración es la fe; el fruto de la fe es el amor; el fruto del amor es el
servicio; y el fruto del servicio es la paz” […]. La oración colmó su corazón
de la paz de Cristo y le permitió irradiarla a los demás». [68] Teresa no se
consideraba una filántropa ni una activista, sino esposa de Cristo crucificado,
a quien servía con amor total en los hermanos que sufrían.

78. En Brasil, santa Dulce de los Pobres, conocida como “el ángel
bueno de Bahía”, encarnó el mismo espíritu evangélico con rasgos brasileños.
Refiriéndose a ella y a otras dos religiosas canonizadas en la misma
celebración, el Papa Francisco recordó el amor que profesaban a los más
marginados de la sociedad y afirmó que las nuevas santas «nos muestran que
la vida consagrada es un camino de amor en las periferias existenciales del
mundo». [69] La hermana Dulce enfrentó la precariedad con creatividad, los
obstáculos con ternura, la carencia con fe inquebrantable. Comenzó acogiendo
a enfermos en un gallinero, y desde allí fundó una de las mayores obras
sociales del país. Atendía a miles de personas al día, sin perder nunca su
dulzura. Se hizo pobre con los pobres por amor al sumamente Pobre. Vivía
con poco, rezaba con fervor y servía con alegría. Su fe no la alejaba del
mundo, sino que la sumía aún más profundamente en los dolores de los
últimos.

79. Se podría recordar también a san Benito Menni y las Hermanas
Hospitalarias del Sagrado Corazón de Jesús, junto a las personas con

249



discapacidades; a san Carlos de Foucauld entre las comunidades del Sahara;
a santa Katharine Drexel, junto a los grupos más desfavorecidos de
Norteamérica; a la hermana Emmanuelle con los recolectores de basura en el
barrio de Ezbet El Nakhl, en la ciudad de El Cairo; y a muchísimos más. Cada
uno a su manera descubrió que los más pobres no son meros objetos de
compasión, sino maestros del Evangelio. No se trata de “llevarles a Dios”,
sino de encontrarlo entre ellos. Todos estos ejemplos enseñan que servir a los
pobres no es un gesto de arriba hacia abajo, sino un encuentro entre iguales,
donde Cristo se revela y es adorado. San Juan Pablo II nos recordaba que «en
la persona de los pobres hay una presencia especial [de Cristo], que impone
a la Iglesia una opción preferencial por ellos». [70] Por lo tanto, cuando la
Iglesia se inclina hasta el suelo para cuidar de los pobres, asume su postura
más elevada.

Movimientos populares

80. Debemos reconocer también que, a lo largo de la historia cristiana,
la ayuda a los pobres y la lucha por sus derechos no han implicado sólo a los
individuos, a algunas familias, a las instituciones o a las comunidades
religiosas. Han existido, y existen, varios movimientos populares, integrados
por laicos y guiados por líderes populares, muchas veces bajo sospecha o
incluso perseguidos. Me refiero a un «conjunto de personas que no caminan
como individuos sino como el entramado de una comunidad de todos y para
todos, que no puede dejar que los más pobres y débiles se queden atrás. […]
Los líderes populares, entonces, son aquellos que tienen la capacidad de
incorporar a todos. […] No les tienen asco ni miedo a los jóvenes lastimados
y crucificados». [71]

81. Estos líderes populares saben que la solidaridad «también es luchar
contra las causas estructurales de la pobreza, la desigualdad, la falta de trabajo,
la tierra y la vivienda, la negación de los derechos sociales y laborales. Es
enfrentar los destructores efectos del imperio del dinero […]. La solidaridad,
entendida en su sentido más hondo, es un modo de hacer historia y eso es lo
que hacen los movimientos populares». [72] Por esta razón, cuando las
distintas instituciones piensan en las necesidades de los pobres se requiere
«que incluyan a los movimientos populares y animen las estructuras de
gobierno locales, nacionales e internacionales con ese torrente de energía
moral que surge de la incorporación de los excluidos en la construcción del
destino común». [73] Los movimientos populares, efectivamente, nos invitan

250



a superar «esa idea de las políticas sociales concebidas como una política
hacia los pobres pero nunca con los pobres, nunca de los pobres y mucho
menos inserta en un proyecto que reunifique a los pueblos». [74] Si los
políticos y los profesionales no los escuchan, «la democracia se atrofia, se
convierte en un nominalismo, una formalidad, pierde representatividad, se va
desencarnando porque deja afuera al pueblo en su lucha cotidiana por la
dignidad, en la construcción de su destino». [75] Lo mismo se debe decir de
las instituciones de la Iglesia.

CAPÍTULO CUARTO
UNA HISTORIA QUE CONTINÚA

El siglo de la Doctrina Social de la Iglesia

82. La aceleración de las transformaciones tecnológicas y sociales de
los últimos dos siglos, llena de trágicas contradicciones, no sólo ha sido
sufrida, sino también afrontada y pensada por los pobres. Los movimientos de
trabajadores, de mujeres y de jóvenes, así como la lucha contra la
discriminación racial, han dado lugar a una nueva conciencia de la dignidad
de los marginados. También el aporte de la Doctrina Social de la Iglesia tiene
en sí esta raíz popular que no se debe olvidar; sería inimaginable su relectura
de la revelación cristiana en las modernas circunstancias sociales, laborales,
económicas y culturales sin los laicos cristianos lidiando con los desafíos de
su tiempo. A su lado trabajaron religiosas y religiosos, testigos de una Iglesia
en salida de los caminos ya recorridos. El cambio de época que estamos
afrontando hace hoy aún más necesaria la continua interacción entre los
bautizados y el Magisterio, entre los ciudadanos y los expertos, entre el pueblo
y las instituciones. En particular, se reconoce nuevamente que la realidad se
ve mejor desde los márgenes y que los pobres son sujetos de una inteligencia
específica, indispensable para la Iglesia y la humanidad.

83. El Magisterio de los últimos ciento cincuenta años ofrece una
auténtica fuente de enseñanzas referidas a los pobres. De ese modo, los
Obispos de Roma se han hecho voz de nuevas conciencias, tomadas en
consideración para el discernimiento eclesial. Por ejemplo, en la carta
encíclicaRerum novarum (1891), León XIII afrontó la cuestión del trabajo,
poniendo al descubierto la situación intolerable de muchos obreros de la
industria, proponiendo la instauración de un orden social justo. Otros
pontífices también se han expresado en esta misma línea. Con la

251



encíclicaMater et Magistra (1961) san Juan XXIII se hizo promotor de una
justicia de dimensiones mundiales: los países ricos no podían permanecer
indiferentes ante los países oprimidos por el hambre y la miseria, sino que
estaban llamados a socorrerlos generosamente con todos sus recursos.

84. El Concilio Vaticano II representa una etapa fundamental en el
discernimiento eclesial en relación a los pobres, a la luz de la Revelación. Si
bien en los documentos preparatorios este tema fue marginal, desde el
radiomensaje del 11 de septiembre de 1962, a un mes de la apertura del
Concilio, san Juan XXIII centró la atención sobre el mismo con palabras
inolvidables: «La Iglesia se presenta como es y como quiere ser, como Iglesia
de todos, en particular como la Iglesia de los pobres». [76] Fue pues el gran
trabajo de obispos, teólogos y expertos preocupados por la renovación de la
Iglesia -con el apoyo del mismo san Juan XXIII- lo que reorientó el Concilio.
Es fundamental la naturaleza cristocéntrica, es decir, doctrinal y no sólo
social, de tal fermento. Numerosos padres conciliares, en efecto, favorecieron
la consolidación de la conciencia, bien expresada por el cardenal Lercaro en
su memorable intervención del 6 de diciembre de 1962, de que «el misterio de
Cristo en la Iglesia es siempre, pero sobre todo hoy, el misterio de Cristo en
los pobres», [77] y de que «no se trata de un tema más, sino que en cierto
sentido es el único tema de todo el Vaticano II». [78] El arzobispo de Bolonia,
preparando el texto de esta intervención, anotaba: «Esta es la hora de los
pobres, de los millones de pobres que están en toda la tierra, esta es la hora del
misterio de la Iglesia madre de los pobres, esta es la hora del misterio de
Cristo sobre todo en el pobre». [79] Se perfilaba de ese modo la necesidad de
una nueva forma eclesial, más sencilla y sobria, que implicase a todo el pueblo
de Dios y a su figura histórica. Una Iglesia más semejante a su Señor que a las
potencias mundanas, dirigida a estimular en toda la humanidad un
compromiso concreto para resolver el gran problema de la pobreza en el
mundo.

85. San Pablo VI, con ocasión de la apertura de la segunda sesión del
Concilio, retomó el tema planteado por su predecesor respecto a la Iglesia que
mira con particular interés «a los pobres, a los necesitados, a los afligidos, a
los hambrientos, a los enfermos, a los encarcelados, es decir, mira a toda la
humanidad que sufre y que llora; ésta le pertenece por derecho evangélico».
[80] En la Audiencia general del 11 de noviembre de 1964, subrayó que «el
pobre es representante de Cristo» y, acercando la imagen del Señor en los
últimos a la que se manifiesta en el Papa, afirmó: «La representación de Cristo

252



en el pobre es universal, todo pobre refleja a Cristo; la del Papa es personal.
[…] El pobre y Pedro pueden coincidir, pueden ser la misma persona,
revestida de una doble representación: la de la pobreza y la de la autoridad».
[81] De ese modo, el vínculo intrínseco entre la Iglesia y los pobres era
expresado simbólicamente con una original claridad.

86. En la constitución pastoral Gaudium et spes, actualizando la
herencia de los Padres de la Iglesia , el Concilio afirmó con fuerza el destino
universal de los bienes de la tierra y la función social de la propiedad que
deriva de ello: «Dios ha destinado la tierra y cuanto ella contiene para uso de
todos los hombres y pueblos. En consecuencia, los bienes creados deben llegar
a todos […]. Por tanto, el hombre, al usarlos, no debe tener las cosas exteriores
que legítimamente posee como exclusivamente suyas, sino también como
comunes, en el sentido de que no le aprovechen a él solamente, sino también
a los demás. Por lo demás, el derecho a poseer una parte de bienes suficiente
para sí mismos y para sus familias es un derecho que a todos corresponde. […]
Quien se halla en situación de necesidad extrema tiene derecho a tomar de la
riqueza ajena lo necesario para sí. […] La misma propiedad privada tiene
también, por su misma naturaleza, una índole social, cuyo fundamento reside
en el destino común de los bienes. Cuando esta índole social es descuidada,
la propiedad muchas veces se convierte en ocasión de ambiciones y graves
desórdenes». [82] Esta convicción fue impulsada nuevamente por san Pablo
VI en la encíclica Populorum progressio, donde leemos que nadie puede
considerarse autorizado a «reservarse en uso exclusivo lo que supera a la
propia necesidad cuando a los demás les falta lo necesario». [83] En su
intervención en las Naciones Unidas, el Papa Montini se presentó como el
abogado de los pueblos pobres, [84] solicitando a la comunidad internacional
la edificación de un mundo solidario.

87. Con san Juan Pablo II se consolida, al menos en el ámbito
doctrinal, la relación preferencial de la Iglesia con los pobres. Su magisterio
ha reconocido, en efecto, que la opción por los pobres es una «forma especial
de primacía en el ejercicio de la caridad cristiana, de la cual da testimonio toda
la tradición de la Iglesia». [85] En la encíclica Sollicitudo rei socialis escribe
también que hoy, vista la dimensión mundial que ha adquirido la cuestión
social, «este amor preferencial, con las decisiones que nos inspira, no puede
dejar de abarcar a las inmensas muchedumbres de hambrientos, mendigos, sin
techo, sin cuidados médicos y, sobre todo, sin esperanza de un futuro mejor:
no se puede olvidar la existencia de esta realidad. Ignorarlo significaría

253



parecernos al “rico epulón” que fingía no conocer al mendigo Lázaro, postrado
a su puerta (cf. Lc 16,19-31)». [86] Su enseñanza sobre el trabajo adquiere
importancia cuando queremos pensar en el rol activo de los pobres en la
renovación de la Iglesia y de la sociedad, dejando atrás el paternalismo de la
mera asistencia de sus necesidades inmediatas. En la encíclicaLaborem
exercens afirma que «el trabajo humano es una clave, quizá la clave esencial,
de toda la cuestión social». [87]

88. Frente a las múltiples crisis que han caracterizado el comienzo del
tercer milenio, la lectura de Benedicto XVI se hace más marcadamente
política. Así, en la carta encíclicaCaritas in veritate afirma que «se ama al
prójimo tanto más eficazmente, cuanto más se trabaja por un bien común que
responda también a sus necesidades reales». [88] Además, observa que «el
hambre no depende tanto de la escasez material, cuanto de la insuficiencia de
recursos sociales, el más importante de los cuales es de tipo institucional. Es
decir, falta un sistema de instituciones económicas capaces, tanto de asegurar
que se tenga acceso al agua y a la comida de manera regular y adecuada desde
el punto de vista nutricional, como de afrontar las exigencias relacionadas con
las necesidades primarias y con las emergencias de crisis alimentarias reales,
provocadas por causas naturales o por la irresponsabilidad política nacional
e internacional». [89]

89. El Papa Francisco ha reconocido cómo, además del magisterio de
los Obispos de Roma, en los últimos decenios se han hecho cada vez más
frecuentes los posicionamientos adoptados por las Conferencias episcopales
nacionales y regionales al respecto. Por ejemplo, él pudo testimoniar en
primera persona el compromiso particular del episcopado latinoamericano al
reflexionar sobre la relación de la Iglesia con los pobres. En el período
postconciliar, en casi todos los países de América Latina se sintió fuertemente
la identificación de la Iglesia con los pobres y la participación activa en su
rescate. Fue el corazón mismo de la Iglesia el que se conmovió ante tanta
gente pobre que sufría desempleo, subempleo, salarios inicuos y estaba
obligada a vivir en condiciones miserables. El martirio de san Óscar Romero,
arzobispo de San Salvador, fue al mismo tiempo un testimonio y una
exhortación viva para la Iglesia. Él sintió como propio el drama de la gran
mayoría de sus fieles y los hizo el centro de su opción pastoral. Las
Conferencias del Episcopado Latinoamericano en Medellín, Puebla, Santo
Domingo y Aparecida constituyen etapas significativas también para toda la
Iglesia. Yo mismo, misionero durante largos años en Perú, debo mucho a este

254



camino de discernimiento eclesial, que el Papa Francisco ha sabido unir
sabiamente al de otras Iglesias particulares, especialmente las del Sur global.
Ahora quisiera referirme a dos temas específicos de este magisterio episcopal.

Estructuras de pecado que causan pobreza y desigualdades extremas

90. En Medellín, los obispos se pronunciaron en favor de la opción
preferencial por los pobres: «Cristo nuestro Salvador, no sólo amó a los
pobres, sino que “siendo rico se hizo pobre”, vivió en la pobreza, centró su
misión en el anuncio a los pobres de su liberación y fundó su Iglesia como
signo de esa pobreza entre los hombres. […] La pobreza de tantos hermanos
clama justicia, solidaridad, testimonio, compromiso, esfuerzo y superación
para el cumplimiento pleno de la misión salvífica encomendada por Cristo».
[90] Los obispos afirmaron con fuerza que la Iglesia, para ser plenamente fiel
a su vocación, no sólo debe compartir la condición de los pobres, sino también
ponerse de su lado, comprometiéndose diligentemente en su promoción
integral. La Conferencia de Puebla, ante el agravamiento de la pobreza en
América Latina, confirmó la decisión de Medellín con una opción franca y
profética en favor de los pobres, y calificó las estructuras de injusticia como
“pecado social”.

91. La caridad es una fuerza que cambia la realidad, una auténtica
potencia histórica de cambio. Es la fuente a la que debe hacer referencia todo
compromiso para «resolver las causas estructurales de la pobreza», [91] y
llevarlo a cabo urgentemente. Hago votos, por lo tanto, para «que crezca el
número de políticos capaces de entrar en un auténtico diálogo que se oriente
eficazmente a sanar las raíces profundas y no la apariencia de los males de
nuestro mundo», [92] porque «se trata de escuchar el clamor de pueblos
enteros, de los pueblos más pobres de la tierra». [93]

92. Por lo tanto, es preciso seguir denunciando la “dictadura de una
economía que mata” y reconocer que «mientras las ganancias de unos pocos
crecen exponencialmente, las de la mayoría se quedan cada vez más lejos del
bienestar de esa minoría feliz. Este desequilibrio proviene de ideologías que
defienden la autonomía absoluta de los mercados y la especulación financiera.
De ahí que nieguen el derecho de control de los Estados, encargados de velar
por el bien común. Se instaura una nueva tiranía invisible, a veces virtual, que
impone, de forma unilateral e implacable, sus leyes y sus reglas». [94] Aunque
no faltan diferentes teorías que intentan justificar el estado actual de las cosas,

255



o explicar que la racionalidad económica nos exige que esperemos a que las
fuerzas invisibles del mercado resuelvan todo, la dignidad de cada persona
humana debe ser respetada ahora, no mañana, y la situación de miseria de
muchas personas a quienes esta dignidad se niega debe ser una llamada
constante para nuestra conciencia.

93. En la encíclica Dilexit nos, el Papa Francisco ha recordado cómo
el pecado social toma la forma de “estructura de pecado” en la sociedad, que
«muchas veces […] se inserta en una mentalidad dominante que considera
normal o racional lo que no es más que egoísmo e indiferencia. Este fenómeno
se puede definir “alienación social”». [95] Se vuelve normal ignorar a los
pobres y vivir como si no existieran. Se presenta como elección racional
organizar la economía pidiendo sacrificios al pueblo, para alcanzar ciertos
objetivos que interesan a los poderosos; mientras que a los pobres sólo les
quedan promesas de “gotas” que caerán, hasta que una nueva crisis global los
lleve de regreso a la situación anterior. Es una auténtica alienación aquella que
lleva sólo a encontrar excusas teóricas y no a tratar de resolver hoy los
problemas concretos de los que sufren. Lo decía ya san Juan Pablo II: «Está
alienada una sociedad que, en sus formas de organización social, de
producción y consumo, hace más difícil la realización de esta donación y la
formación de esa solidaridad interhumana». [96]

94. Debemos comprometernos cada vez más para resolver las causas
estructurales de la pobreza. Es una urgencia que «no puede esperar, no sólo
por una exigencia pragmática de obtener resultados y de ordenar la sociedad,
sino para sanarla de una enfermedad que la vuelve frágil e indigna y que sólo
podrá llevarla a nuevas crisis. Los planes asistenciales, que atienden ciertas
urgencias, sólo deberían pensarse como respuestas pasajeras». [97] La falta de
equidad «es raíz de los males sociales». [98] En efecto, «muchas veces se
percibe que, de hecho, los derechos humanos no son iguales para todos». [99]

95. Resulta que «en el vigente modelo “exitista” y “privatista” no
parece tener sentido invertir para que los lentos, débiles o menos dotados
puedan abrirse camino en la vida». [100] La pregunta recurrente es siempre
la misma: ¿los menos dotados no son personas humanas? ¿Los débiles no
tienen nuestra misma dignidad? ¿Los que nacieron con menos posibilidades
valen menos como seres humanos, y sólo deben limitarse a sobrevivir? De
nuestra respuesta a estos interrogantes depende el valor de nuestras sociedades
y también nuestro futuro. O reconquistamos nuestra dignidad moral y

256



espiritual, o caemos como en un pozo de suciedad. Si no nos detenemos a
tomar las cosas en serio continuaremos así, de manera explícita o disimulada,
legitimando «el modelo distributivo actual, donde una minoría se cree con el
derecho de consumir en una proporción que sería imposible generalizar,
porque el planeta no podría ni siquiera contener los residuos de semejante
consumo». [101]

96. Entre las cuestiones estructurales —que no es posible imaginar que
se resuelvan de lo alto y que requieren ser asumidas lo antes posible— está el
tema de los lugares, los espacios, las casas y las ciudades donde los pobres
viven y transitan. Lo sabemos, «¡qué hermosas son las ciudades que superan
la desconfianza enfermiza e integran a los diferentes, y que hacen de esa
integración un nuevo factor de desarrollo! ¡Qué lindas son las ciudades que,
aun en su diseño arquitectónico, están llenas de espacios que conectan,
relacionan, favorecen el reconocimiento del otro!». [102] Al mismo tiempo,
«no podemos dejar de considerar los efectos de la degradación ambiental, del
actual modelo de desarrollo y de la cultura del descarte en la vida de las
personas». [103] De hecho, «el deterioro del ambiente y el de la sociedad
afectan de un modo especial a los más débiles del planeta». [104]

97. Por consiguiente, es responsabilidad de todos los miembros del
pueblo de Dios hacer oír, de diferentes maneras, una voz que despierte, que
denuncie y que se exponga, aun a costo de parecer “estúpidos”. Las estructuras
de injusticia deben ser reconocidas y destruidas con la fuerza del bien, a través
de un cambio de mentalidad, pero también con la ayuda de las ciencias y la
técnica, mediante el desarrollo de políticas eficaces en la transformación de
la sociedad. Siempre debe recordarse que la propuesta del Evangelio no es
sólo la de una relación individual e íntima con el Señor. La propuesta es más
amplia: «es el Reino de Dios (cf. Lc 4,43); se trata de amar a Dios que reina
en el mundo. En la medida en que Él logre reinar entre nosotros, la vida social
será ámbito de fraternidad, de justicia, de paz, de dignidad para todos.
Entonces, tanto el anuncio como la experiencia cristiana tienden a provocar
consecuencias sociales. Buscamos su Reino». [105]

98. En fin, un documento que al principio no fue bien acogido por
algunos, nos ofrece una reflexión siempre actual: «A los defensores de “la
ortodoxia”, se dirige a veces el reproche de pasividad, de indulgencia o de
complicidad culpables respecto a situaciones de injusticia intolerables y de los
regímenes políticos que las mantienen. La conversión espiritual, la intensidad

257



del amor a Dios y al prójimo, el celo por la justicia y la paz, el sentido
evangélico de los pobres y de la pobreza, son requeridos a todos, y
especialmente a los pastores y a los responsables. La preocupación por la
pureza de la fe ha de ir unida a la preocupación por aportar, con una vida
teologal integral, la respuesta de un testimonio eficaz de servicio al prójimo,
y particularmente al pobre y al oprimido». [106]

Los pobres como sujetos

99. Un don fundamental para el camino de la Iglesia universal está
representado por el discernimiento de la Conferencia de Aparecida, donde los
obispos latinoamericanos explicitaron que la opción preferencial de la Iglesia
por los pobres «está implícita en la fe cristológica en aquel Dios que se ha
hecho pobre por nosotros, para enriquecernos con su pobreza». [107] En el
documento se contextualiza la misión en la actual situación del mundo
globalizado, con sus nuevos y dramáticos desequilibrios, [108] y los obispos,
en el mensaje final, escriben: «Las agudas diferencias entre ricos y pobres nos
invitan a trabajar con mayor empeño en ser discípulos que saben compartir la
mesa de la vida, mesa de todos los hijos e hijas del Padre, mesa abierta,
incluyente, en la que no falte nadie. Por eso reafirmamos nuestra opción
preferencial y evangélica por los pobres». [109]

100. Al mismo tiempo, el documento —profundizando un tema ya
presente en las Conferencias precedentes del episcopado de América Latina—
insiste en la necesidad de considerar a las comunidades marginadas como
sujetos capaces de crear su propia cultura, más que como objetos de
beneficencia. Esto implica que dichas comunidades tienen el derecho de vivir
el Evangelio, de celebrar y comunicar la fe según los valores presentes en su
cultura. La experiencia de la pobreza les da la capacidad para reconocer
aspectos de la realidad que otros no son capaces de ver, y por esta razón la
sociedad necesita escucharlos. Lo mismo vale para la Iglesia, que debe
valorizar positivamente la manera “popular” que ellos tienen de vivir la fe. Un
hermoso texto del documento final de Aparecida nos ayuda a reflexionar sobre
este punto, para encontrar la actitud correcta: «Sólo la cercanía que nos hace
amigos nos permite apreciar profundamente los valores de los pobres de hoy,
sus legítimos anhelos y su modo propio de vivir la fe. […] Día a día, los
pobres se hacen sujetos de la evangelización y de la promoción humana
integral: educan a sus hijos en la fe, viven una constante solidaridad entre
parientes y vecinos, buscan constantemente a Dios y dan vida al peregrinar de

258



la Iglesia. A la luz del Evangelio reconocemos su inmensa dignidad y su valor
sagrado a los ojos de Cristo, pobre como ellos y excluido entre ellos. Desde
esta experiencia creyente, compartiremos con ellos la defensa de sus
derechos». [110]

101. Todo esto comporta la presencia de un aspecto en la opción por
los pobres que debemos recordar constantemente: esta opción, en efecto, exige
de nuestra parte «una atención puesta en el otro […]. Esta atención amante es
el inicio de una verdadera preocupación por su persona, a partir de la cual
deseo buscar efectivamente su bien. Esto implica valorar al pobre en su
bondad propia, con su forma de ser, con su cultura, con su modo de vivir la fe.
El verdadero amor siempre es contemplativo, nos permite servir al otro no por
necesidad o por vanidad, sino porque él es bello, más allá de su apariencia.
[…] Sólo desde esta cercanía real y cordial podemos acompañarlos
adecuadamente en su camino de liberación». [111] Por esta razón, dirijo un
sincero agradecimiento a todos los que han escogido vivir entre los pobres; es
decir, a aquellos que no van a visitarlos de vez en cuando, sino que viven con
ellos y como ellos. Esta es una opción que debe encontrar lugar entre las
formas más altas de vida evangélica.

102. En esta perspectiva, aparece claramente la necesidad de que
«todos nos dejemos evangelizar» [112] por los pobres, y que todos
reconozcamos «la misteriosa sabiduría que Dios quiere comunicarnos a través
de ellos». [113] Crecidos en la extrema precariedad, aprendiendo a sobrevivir
en medio de las condiciones más difíciles, confiando en Dios con la certeza
de que nadie más los toma en serio, ayudándose mutuamente en los momentos
más oscuros, los pobres han aprendido muchas cosas que conservan en el
misterio de su corazón. Aquellos entre nosotros que no han experimentado
situaciones similares, de una vida vivida en el límite, seguramente tienen
mucho que recibir de esa fuente de sabiduría que constituye la experiencia de
los pobres. Sólo comparando nuestras quejas con sus sufrimientos y
privaciones, es posible recibir un reproche que nos invite a simplificar nuestra
vida.

CAPÍTULO QUINTO
UN DESAFÍO PERMANENTE

103. He decidido recordar esta bimilenaria historia de atención eclesial
a los pobres y con los pobres para mostrar que ésta forma parte esencial del

259



camino ininterrumpido de la Iglesia. El cuidado de los pobres forma parte de
la gran Tradición de la Iglesia, como un faro de luz que, desde el Evangelio,
ha iluminado los corazones y los pasos de los cristianos de todos los tiempos.
Por tanto, debemos sentir la urgencia de invitar a todos a sumergirse en este
río de luz y de vida que proviene del reconocimiento de Cristo en el rostro de
los necesitados y de los que sufren. El amor a los pobres es un elemento
esencial de la historia de Dios con nosotros y, desde el corazón de la Iglesia,
prorrumpe como una llamada continua en los corazones de los creyentes, tanto
en las comunidades como en cada uno de los fieles. La Iglesia, en cuanto
Cuerpo de Cristo, siente como su propia “carne” la vida de los pobres, que son
parte privilegiada del pueblo que va en camino. Por esta razón, el amor a los
que son pobres —en cualquier modo en que se manifieste dicha pobreza— es
la garantía evangélica de una Iglesia fiel al corazón de Dios. De hecho, cada
renovación eclesial ha tenido siempre como prioridad la atención preferencial
por los pobres, que se diferencia, tanto en las motivaciones como en el estilo,
de las actividades de cualquier otra organización humanitaria.

104. El cristiano no puede considerar a los pobres sólo como un
problema social; estos son una “cuestión familiar”, son “de los nuestros”.
Nuestra relación con ellos no se puede reducir a una actividad o a una oficina
de la Iglesia. Como enseña la Conferencia de Aparecida, «se nos pide dedicar
tiempo a los pobres, prestarles una amable atención, escucharlos con interés,
acompañarlos en los momentos más difíciles, eligiéndolos para compartir
horas, semanas o años de nuestra vida, y buscando, desde ellos, la
transformación de su situación. No podemos olvidar que el mismo Jesús lo
propuso con su modo de actuar y con sus palabras». [114]

El buen samaritano de nuevo

105. La cultura dominante de los inicios de este milenio instiga a
abandonar a los pobres a su propio destino, a no juzgarlos dignos de atención
y mucho menos de aprecio. En la encíclica Fratelli tutti el Papa Francisco nos
invitaba a reflexionar sobre la parábola del buen samaritano (cf. Lc 10,25-37),
precisamente para profundizar en este punto. En dicha parábola vemos que,
frente a aquel hombre herido y abandonado en el camino, las actitudes de
aquellos que pasan son distintas. Sólo el buen samaritano se ocupa de cuidarlo.
Entonces vuelve la pregunta que interpela a cada uno en primera persona:
«¿Con quién te identificas? Esta pregunta es cruda, directa y determinante. ¿A
cuál de ellos te pareces? Nos hace falta reconocer la tentación que nos

260



circunda de desentendernos de los demás; especialmente de los más débiles.
Digámoslo, hemos crecido en muchos aspectos, aunque somos analfabetos en
acompañar, cuidar y sostener a los más frágiles y débiles de nuestras
sociedades desarrolladas. Nos acostumbramos a mirar para el costado, a pasar
de lado, a ignorar las situaciones hasta que estas nos golpean directamente».
[115]

106. Y nos hace mucho bien descubrir que aquella escena del buen
samaritano se repite también hoy. Recordemos esta situación de nuestros días:
«Cuando encuentro a una persona durmiendo a la intemperie, en una noche
fría, puedo sentir que ese bulto es un imprevisto que me interrumpe, un
delincuente ocioso, un estorbo en mi camino, un aguijón molesto para mi
conciencia, un problema que deben resolver los políticos, y quizá hasta una
basura que ensucia el espacio público. O puedo reaccionar desde la fe y la
caridad, y reconocer en él a un ser humano con mi misma dignidad, a una
creatura infinitamente amada por el Padre, a una imagen de Dios, a un
hermano redimido por Jesucristo. ¡Eso es ser cristianos! ¿O acaso puede
entenderse la santidad al margen de este reconocimiento vivo de la dignidad
de todo ser humano?». [116] ¿Qué hizo el buen samaritano? 

107. La pregunta se vuelve urgente, porque nos ayuda a darnos cuenta
de una grave falta en nuestras sociedades y también en nuestras comunidades
cristianas. El hecho es que muchas formas de indiferencia que hoy
encontramos «son signos de un estilo de vida generalizado, que se manifiesta
de diversas maneras, quizás más sutiles. Además, como todos estamos muy
concentrados en nuestras propias necesidades, ver a alguien sufriendo nos
molesta, nos perturba, porque no queremos perder nuestro tiempo por culpa
de los problemas ajenos. Estos son síntomas de una sociedad enferma, porque
busca construirse de espaldas al dolor. Mejor no caer en esa miseria. Miremos
el modelo del buen samaritano». [117] Las últimas palabras de la parábola
evangélica —«Ve, y procede tú de la misma manera» ( Lc 10,37)— son un
mandamiento que un cristiano debe oír resonar cada día en su corazón. 

Un desafío ineludible para la Iglesia de hoy

108. En una época particularmente difícil para la Iglesia de Roma,
cuando las instituciones imperiales estaban colapsando bajo la presión de los
bárbaros, san Gregorio Magno amonestaba a sus fieles de este modo: «Todos
los días, si lo buscamos, hallamos a Lázaro, y, aunque no lo busquemos, le

261



tenemos a la vista. Ved que a todas horas se presentan los pobres y que ahora
nos piden ellos, que luego vendrán como intercesores nuestros. […] No
perdáis el tiempo de la misericordia; no hagáis caso omiso de los remedios que
habéis recibido». [118] No sin valentía, él desafiaba los prejuicios
generalizados hacia los pobres, como los de quienes los consideraban
responsables de su propia miseria: «Cuando veis que algunos pobres hacen
algunas cosas reprensibles: no los despreciéis, no desconfiéis, porque tal vez
la fragua de la pobreza purifica el exceso de alguna maldad pequeñísima que
los mancha». [119] No pocas veces, la riqueza nos vuelve ciegos, hasta el
punto de pensar que nuestra felicidad sólo puede realizarse si logramos
prescindir de los demás. En esto, los pobres pueden ser para nosotros como
maestros silenciosos, devolviendo nuestro orgullo y arrogancia a una justa
humildad.

109. Si es verdad que los pobres son sostenidos por quienes tienen
medios económicos, también se puede afirmar con certeza lo contrario. Esta
es una sorprendente experiencia corroborada por la misma tradición cristiana
y que se vuelve un verdadero punto de inflexión en nuestra vida personal,
cuando caemos en la cuenta de que justamente los pobres son quienes nos
evangelizan. ¿De qué manera? Los pobres, en el silencio de su misma
condición, nos colocan frente a la realidad de nuestra debilidad. El anciano,
por ejemplo, con la debilidad de su cuerpo, nos recuerda nuestra
vulnerabilidad, aun cuando buscamos esconderla detrás del bienestar o de la
apariencia. Además, los pobres nos hacen reflexionar sobre la precariedad de
aquel orgullo agresivo con el que frecuentemente afrontamos las dificultades
de la vida. En esencia, ellos revelan nuestra fragilidad y el vacío de una vida
aparentemente protegida y segura. Al respecto, volvemos a escuchar estas
palabras de san Gregorio Magno: «Nadie, pues, se cuente seguro diciendo: Ea,
yo no robo lo ajeno, sino que disfruto buenamente de los bienes que he
recibido; porque este rico no fue castigado precisamente por robar lo ajeno,
sino porque malamente reservó para sí solo los bienes que había recibido.
También le llevó al infierno esto: el no vivir temeroso en medio de su
felicidad, el hacer servir a su arrogancia los dones recibidos, el no tener
entrañas de caridad». [120]

110. Para nosotros cristianos, la cuestión de los pobres conduce a lo
esencial de nuestra fe. La opción preferencial por los pobres, es decir, el amor
de la Iglesia hacia ellos, como enseñaba san Juan Pablo II, «es determinante
y pertenece a su constante tradición, la impulsa a dirigirse al mundo en el cual,

262



no obstante el progreso técnico-económico, la pobreza amenaza con alcanzar
formas gigantescas». [121] La realidad es que los pobres para los cristianos no
son una categoría sociológica, sino la misma carne de Cristo. En efecto, no es
suficiente limitarse a enunciar en modo general la doctrina de la encarnación
de Dios; para adentrarse en serio en este misterio, en cambio, es necesario
especificar que el Señor se hace carne, carne que tiene hambre, que tiene sed,
que está enferma, encarcelada. «Una Iglesia pobre para los pobres empieza
con ir hacia la carne de Cristo. Si vamos hacia la carne de Cristo, comenzamos
a entender algo, a entender qué es esta pobreza, la pobreza del Señor. Y esto
no es fácil». [122]

111. El corazón de la Iglesia, por su misma naturaleza, es solidario con
aquellos que son pobres, excluidos y marginados, con aquellos que son
considerados un “descarte” de la sociedad. Los pobres están en el centro de la
Iglesia, porque es desde la «fe en Cristo hecho pobre, y siempre cercano a los
pobres y excluidos, [que] brota la preocupación por el desarrollo integral de
los más abandonados de la sociedad». [123] En el corazón de cada fiel se
encuentra «la exigencia de escuchar este clamor [que] brota de la misma obra
liberadora de la gracia en cada uno de nosotros, por lo cual no se trata de una
misión reservada sólo a algunos». [124]

112. A veces se percibe en algunos movimientos o grupos cristianos
la carencia o incluso la ausencia del compromiso por el bien común de la
sociedad y, en particular, por la defensa y la promoción de los más débiles y
desfavorecidos. A este respecto, es necesario recordar que la religión,
especialmente la cristiana, no puede limitarse al ámbito privado, como si los
fieles no tuvieran que preocuparse también de los problemas relativos a la
sociedad civil y de los acontecimientos que afectan a los ciudadanos. [125]

113. En realidad, «cualquier comunidad de la Iglesia, en la medida en
que pretenda subsistir tranquila sin ocuparse creativamente y cooperar con
eficiencia para que los pobres vivan con dignidad y para incluir a todos,
también correrá el riesgo de la disolución, aunque hable de temas sociales o
critique a los gobiernos. Fácilmente terminará sumida en la mundanidad
espiritual, disimulada con prácticas religiosas, con reuniones infecundas o con
discursos vacíos». [126]

114. No estamos hablando sólo de la asistencia y del necesario
compromiso por la justicia. Los creyentes deben darse cuenta de otra forma

263



de incoherencia respecto a los pobres. En verdad, «la peor discriminación que
sufren los pobres es la falta de atención espiritual […]. La opción preferencial
por los pobres debe traducirse principalmente en una atención religiosa
privilegiada y prioritaria». [127] No obstante, esta atención espiritual hacia los
pobres es puesta en discusión por ciertos prejuicios, también por parte de
cristianos, porque nos sentimos más a gusto sin los pobres. Hay quienes siguen
diciendo: “Nuestra tarea es rezar y enseñar la verdadera doctrina”. Pero,
desvinculando este aspecto religioso de la promoción integral, agregan que
sólo el gobierno debería encargarse de ellos, o que sería mejor dejarlos en la
miseria, para que aprendan a trabajar. A veces, sin embargo, se asumen
criterios pseudocientíficos para decir que la libertad de mercado traerá
espontáneamente la solución al problema de la pobreza. O incluso, se opta por
una pastoral de las llamadas élites, argumentando que, en vez de perder el
tiempo con los pobres, es mejor ocuparse de los ricos, de los poderosos y de
los profesionales, para que, por medio de ellos, se puedan alcanzar soluciones
más eficaces. Es fácil percibir la mundanidad que se esconde detrás de estas
opiniones; estas nos llevan a observar la realidad con criterios superficiales y
desprovistos de cualquier luz sobrenatural, prefiriendo círculos sociales que
nos tranquilizan o buscando privilegios que nos acomodan. 

Aún hoy, dar

115. Es bueno dedicar una última palabra a la limosna, que hoy no
goza de buena fama, a menudo incluso entre los creyentes. No sólo no se
practica, sino que además se desprecia. Por un lado, confirmo que la ayuda
más importante para una persona pobre es promoverla a tener un buen trabajo,
para que pueda ganarse una vida más acorde a su dignidad, desarrollando sus
capacidades y ofreciendo su esfuerzo personal. El hecho es que «la falta de
trabajo es mucho más que la falta de una fuente de ingresos para poder vivir.
El trabajo es también esto, pero es mucho, mucho más. Trabajando nosotros
nos hacemos más persona, nuestra humanidad florece, los jóvenes se
convierten en adultos solamente trabajando. La Doctrina Social de la Iglesia
ha visto siempre el trabajo humano como participación en la creación que
continúa cada día, también gracias a las manos, a la mente y al corazón de los
trabajadores». [128] Por otro lado, si aún no existe esta posibilidad concreta,
no podemos correr el riesgo de dejar a una persona abandonada a su suerte, sin
lo indispensable para vivir dignamente. Y, por tanto, la limosna sigue siendo
un momento necesario de contacto, de encuentro y de identificación con la
situación de los demás.

264



116. Es evidente, para quien ama de verdad, que la limosna no exime
de sus responsabilidades a las autoridades competentes, ni elimina el
compromiso organizado de las instituciones, y mucho menos sustituye la lucha
legítima por la justicia. Sin embargo, invita al menos a detenerse y a mirar al
pobre a la cara, a tocarle y compartir con él algo de lo suyo. De cualquier
manera, la limosna, por pequeña que sea, infunde pietas en una vida social en
la que todos se preocupan de su propio interés personal. Dice el libro de los
Proverbios: «El hombre generoso será bendecido, porque comparte su pan con
el pobre» (Pr 22,9).

117. Tanto el Antiguo como el Nuevo Testamento contienen auténticos
himnos a la limosna: «Pero tú sé indulgente con el humilde y no le hagas
esperar tu limosna, […] que el tesoro encerrado en tus graneros sea la limosna,
y ella te preservará de todo mal» (Si 29,8.12). Y Jesús retoma esta enseñanza:
«Vendan sus bienes y denlos como limosna. Háganse bolsas que no se
desgasten y acumulen un tesoro inagotable en el cielo» (Lc 12,33).

118. A san Juan Crisóstomo se le atribuía esta exhortación: «La
limosna es el ala de la oración; si no le das alas a la oración, no volará». [129]
Y san Gregorio Nacianceno concluía una de sus célebres oraciones con estas
palabras: «En verdad, si en algo confiáis en mí, siervos de Cristo, hermanos
y coherederos, mientras llega el momento, visitemos a Cristo, curemos a
Cristo, alimentemos a Cristo, vistamos a Cristo, hospedemos a Cristo,
honremos a Cristo; no sólo en la mesa, como algunos; ni con perfumes, como
María; no sólo en el sepulcro, como José de Arimatea; ni con lo relativo a la
sepultura, como Nicodemo, que amaba a Cristo a medias; ni con oro, incienso
y mirra, como los Magos, anteriores a los mencionados; sino puesto que el
Señor del universo quiere misericordia y no sacrificio […], ofrezcámosle esa
compasión por medio de los necesitados y de los que ahora se encuentran
arrojados por tierra, para que, cuando salgamos de aquí abajo, seamos
recibidos en las moradas eternas». [130]

119. Hay que alimentar el amor y las convicciones más profundas, y
eso se hace con gestos. Permanecer en el mundo de las ideas y las discusiones,
sin gestos personales, asiduos y sinceros, sería la perdición de nuestros sueños
más preciados. Por esta sencilla razón, como cristianos, no renunciamos a la
limosna. Es un gesto que se puede hacer de diferentes formas, y que podemos
intentar hacer de la manera más eficaz, pero es preciso hacerlo. Y siempre será
mejor hacer algo que no hacer nada. En todo caso nos llegará al corazón. No

265



será la solución a la pobreza mundial, que hay que buscar con inteligencia,
tenacidad y compromiso social. Pero necesitamos practicar la limosna para
tocar la carne sufriente de los pobres.

120. El amor cristiano supera cualquier barrera, acerca a los lejanos,
reúne a los extraños, familiariza a los enemigos, atraviesa abismos
humanamente insuperables, penetra en los rincones más ocultos de la
sociedad. Por su naturaleza, el amor cristiano es profético, hace milagros, no
tiene límites: es para lo imposible. El amor es ante todo un modo de concebir
la vida, un modo de vivirla. Pues bien, una Iglesia que no pone límites al
amor, que no conoce enemigos a los que combatir, sino sólo hombres y
mujeres a los que amar, es la Iglesia que el mundo necesita hoy.

121. Ya sea a través del trabajo que ustedes realizan, o de su
compromiso por cambiar las estructuras sociales injustas, o por medio de esos
gestos sencillos de ayuda, muy cercanos y personales, será posible para aquel
pobre sentir que las palabras de Jesús son para él: «Yo te he amado» (Ap 3,9).

Dado en Roma, junto a San Pedro, el 4 de octubre, memoria de san
Francisco de Asís, del año 2025, primero de mi Pontificado.

LEÓN PP. XIV

[1] Francisco, Carta enc. Dilexit nos (24 octubre 2024), 170: AAS 116 (2024),
1422.

[2] Ibíd., 171: AAS 116 (2024), 1422-1423.

[3] Id., Exhort. ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), 96: AAS 110
(2018), 1137.

[4] Francisco, Encuentro con los representantes de los medios de
comunicación (16 marzo 2013): AAS 105 (2013), 381.

[5] J. Bergoglio – A. Skorka, Sobre el cielo y la tierra, Buenos Aires 2013,
214.

[6] S. Pablo VI, Homilía en la Santa Misa concelebrada durante la última
sesión pública del Concilio Ecuménico Vaticano II (7 diciembre 1965): AAS

266



58 (1966), 55-56.

[7] Cf. Francisco, Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 187:
AAS 105 (2013), 1098.

[8] Ibíd., 212: AAS 105 (2013), 1108.

[9] Id., Carta. enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 23: AAS 112 (2020), 977.

[10] Ibíd., 21: AAS 112 (2020), 976.

[11] Consejo de las Comunidades Europeas, Decisión (85/8/CEE) relativa a
una acción comunitaria específica de lucha contra la pobreza (19 diciembre
1984), art. 1, par. 2: Diario Oficial de las Comunidades Europeas, N. L 2/24.

[12] Cf. S. Juan Pablo II, Catequesis (27 octubre 1999): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua española, 29 octubre 1999, 3.

[13] Francisco, Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 197:
AAS 105 (2013), 1102.

[14] Cf. id., Mensaje para la V Jornada Mundial de los Pobres (13 junio
2021), 3: AAS 113 (2021), 691: «Jesús no sólo está de parte de los pobres,
sino que comparte con ellos la misma suerte. Esta es una importante lección
también para sus discípulos de todos los tiempos».

[15] Id., Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 186: AAS 105
(2013), 1098.

[16] Id., Exhort. ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), 95: AAS 110
(2018), 1137.

[17] Ibíd., 97: AAS 110 (2018), 1137.

[18] Id., Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 194: AAS 105
(2013), 1101.

[19] Francisco, Encuentro con los representantes de los medios de
comunicación (16 marzo 2013): AAS 105 (2013), 381.

267



[20] Conc. Ecum. Vaticano II, Const. dogm. Lumen gentium, 8.

[21] Francisco, Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 48: AAS
105 (2013), 1040.

[22] En este capítulo propondremos algunos de estos ejemplos de santidad,
que no pretenden ser exhaustivos, sino indicativos del cuidado de los pobres
que siempre ha caracterizado la presencia de la Iglesia en el mundo. Una
reflexión detallada sobre la historia de esta atención eclesial a los más pobres
se encuentra en el libro de V. Paglia, Storia della povertà, Milán 2014.

[23] Cf. S. Ambrosio, De officiis ministrorum I, cap. 41, 205-206: CCSL 15,
Turnhout 2000, 76-77; II, cap. 28, 140-143: CCSL 15, 148-149.

[24] Ibíd. II, cap. 28, 140: CCSL 15, 148.

[25] Ibíd.

[26] Ibíd. II, cap. 28, 142: CCSL 15, 148.

[27] S. Ignacio de Antioquía, Epistula ad Smyrnaeos, 6, 2: SCh 10bis, París
2007, 136-138.

[28] S. Policarpo, Epistula ad Philippenses, 6, 1: SCh 10bis, 186.

[29] S. Justino, Apologia prima, 67, 6-7: SCh 507, París 2006, 310.

[30] S. Juan Crisóstomo, Homiliae in Matthaeum, 50, 3: PG 58, París 1862,
508.

[31] Ibíd., 50, 4: PG 58, 509.

[32] Id., Homilia in Epistula ad Hebraeos, 11, 3: PG 63, París 1862, 94.

[33] Id., Homilia II De Lazaro, 6: PG 48, París 1862, 992.

[34] S. Ambrosio, De Nabuthae, 12, 53: CSEL 32/2, Praga-Viena-Leipzig
1897, 498.

268



[35] S. Agustín, Enarrationes in Psalmos, 125, 12: CSEL 95/3, Viena 2001,
181.

[36] Id., Sermo LXXXVI, 5: CCSL 41Ab, Turnhout 2019, 411-412.

[37] Pseudoagustín, Sermo CCCLXXXVIII, 2: PL 39, París 1862, 1700.

[38] S. Cipriano, De mortalitate, 16: CCSL 3A, Turnhout 1976, 25.

[39] Francisco, Mensaje para la XXX Jornada Mundial del Enfermo (10
diciembre 2021), 3: AAS 114 (2022), 51.

[40] S. Camilo de Lelis, Reglas de la Compañía de los Ministros de los
Enfermos, 27: M. Vanti (ed.), Scritti di San Camillo de Lellis, Milán 1965, 67.

[41] Sta. Luisa de Marillac, Carta a las Hermanas Claude Carré y Marie
Gaudoin (28 noviembre 1657): E. Charpy (ed.), Sainte Louise de Marillac.
Écrits, París 1983, 576.

[42] S. Basilio Magno, Regulae fusius tractatae, 37, 1: PG 31, París 1857,
1009 C-D.

[43] Regula Benedicti, 53, 15: SCh 182, París 1972, 614.

[44] S. Juan Casiano, Collationes XIV, 10: CSEL 13, Viena 2004, 410.

[45] Benedicto XVI, Catequesis (21 octubre 2009): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española, 23 octubre 2009, 32.

[46] Cf. Inocencio III, Bula Operante divinae dispositionis – Regla Primitiva
de los Trinitarios (17 diciembre 1198), 2: J. L. Aurrecoechea – A. Moldón
(eds.), Fuentes históricas de la Orden Trinitaria (s. XII-XV), Córdoba 2003,
6-7: «Todos los bienes, de dondequiera que lícitamente provengan, los dividan
en tres partes iguales; y en la medida en que dos partes sean suficientes, se
lleven a cabo con ellas obras de misericordia, junto con un moderado sustento
de sí mismos y de los que por necesidad están a su servicio. En cambio, la
tercera parte se reserve para la redención de los cautivos a causa de su fe en
Cristo».

269



[47] Cf. Constituciones de la Orden de los Mercedarios, n. 14: Orden de la
Bienaventurada Virgen María de la Merced, Regla y Constituciones, Roma
2014, 53: «Para cumplir esta misión, impulsados por la caridad, nos
consagramos a Dios con un voto particular, llamado de Redención, en virtud
del cual prometemos dar la vida como Cristo la dio por nosotros, si fuere
necesario, para salvar a los cristianos que se encuentran en extremo peligro de
perder su fe, en las nuevas formas de cautividad».

[48] Cf. S. Juan Bautista de la Concepción, La regla de la Orden de la
Santísima Trinidad, XX, 1: BAC Maior 60, Madrid 1999, 90: «Y en esto son
los pobres y cautivos semejantes a Cristo, en quien el mundo arroja sus penas
[…]. A éstos esta santa Religión de la Santísima Trinidad llama y convida que
vengan a beber del agua del Salvador, que es decir que, por haberse Cristo
puesto en la cruz a ser salud y salvador de los hombres, ella ha cogido de
aquella salud y la quiere dar y repartir a los pobres y salvar y librar a los
cautivos».

[49] Cf. id., El recogimiento interior, XL, 4: BAC Maior 48, Madrid 1995,
689: «El libre albedrío al hombre le hace señor y libre entre todas las criaturas,
pero ¡ay, buen Dios!, cuántos más son los que por ese camino son esclavos y
cautivos del demonio, presos y aherrojados de sus pasiones y apetitos
desordenados».

[50] Francisco, Mensaje para la XLVIII Jornada Mundial de la Paz (8
diciembre 2014), 3: AAS 107 (2015), 69.

[51] Id., Encuentro con los agentes de la policía penitenciaria, los detenidos
y los voluntarios de la cárcel de Montorio (Verona, 18 de mayo de 2024):
AAS 116 (2024), 766.

[52] Honorio III, Bula Solet annuere  – Regla bulada (29 noviembre 1223),
cap. VI: SCh 285, París 1981, 192.

[53] Cf. Gregorio IX, Bula Sicut manifestum est (17 septiembre 1228), 7:
SCh 325, París 1985, 200: «Sicut igitur supplicastis, altissimae paupertatis
propositum vestrum favore apostolico roboramus, auctoritate vobis
praesentium indulgentes, ut recipere possessiones a nullo compelli possitis».

[54] Cf. S. C. Tugwell (ed.), Early Dominicans. Selected Writings, Mahwah

270



1982, 16-19.

[55] Tomás de Celano, Vita Secunda – pars prima, cap. IV, 8: AnalFranc 10,
Florencia 1941, 135.

[56] Francisco, Discurso después de la visita a la tumba de don Lorenzo
Milani (Barbiana, 20 de junio de 2017), 2: AAS 109 (2017), 745.

[57] S. Juan Pablo II, Discurso a los participantes en el Capítulo General de
los Clérigos Regulares Pobres de la Madre de Dios de las Escuelas Pías –
Escolapios (5 julio 1997), 2: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua
española, 11 julio 1997, 2.

[58] Ibíd.

[59] Id., Homilía durante la Santa Misa de canonización (18 abril 1999): AAS
91 (1999), 930.

[60] Cf. id., Carta Iuvenum Patris (31 enero 1988), 9: AAS 80 (1988), 976.

[61] Cf. Francisco, Discurso a los participantes en el Capítulo General del
Instituto de la Caridad – Rosminianos (1 octubre 2018): L’Osservatore
Romano, 1-2 octubre 2018, 7.

[62] Id., Homilía durante la Santa Misa de canonización (9 octubre 2022):
AAS 114 (2022), 1338.

[63] S. Juan Pablo II, Mensaje a la Congregación de Misioneras del Sagrado
Corazón (31 mayo 2000), 3: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua
española, 28 julio 2000, 5.

[64] Cf. Pío XII, Breve ap. Superiore iam aetate (8 septiembre 1950): AAS
43 (1951), 455-456.

[65] Francisco, Mensaje para la CV Jornada Mundial del Migrante y del
Refugiado (27 mayo 2019): AAS 111 (2019), 911.

[66] Id., Mensaje para la C Jornada Mundial del Migrante y del Refugiado (5
agosto 2013): AAS 105 (2013), 930.

271



[67] Sta. Teresa de Calcuta, Discurso al recibir el Premio Nobel de la Paz
(Oslo, 10 de diciembre de 1979): Id., Aimer jusqu’à en avoir mal, Lyon 2017,
19-20.

[68] S. Juan Pablo II, Discurso a los peregrinos venidos a Roma para la
beatificación de la Madre Teresa de Calcuta (20 octubre 2003), 3:
L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 31 octubre 2003, 7.

[69] Francisco, Homilía durante la Santa Misa de canonización (13 octubre
2019): AAS 111 (2019), 1712.

[70] S. Juan Pablo II, Carta ap. Novo millennio ineunte (6 enero 2001), 49:
AAS 93 (2001), 302.

[71] Francisco, Exhort. ap. Christus vivit (25 marzo 2019), 231: AAS 111
(2019), 458.

[72] Id., Discurso a los participantes en el Encuentro mundial de los
movimientos populares (28 octubre 2014): AAS 106 (2014), 851-852.

[73] Ibíd.: AAS 106 (2014), 859.

[74] Id., Discurso a los participantes en el Encuentro mundial de los
movimientos populares (5 noviembre 2016): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española, 11 noviembre 2016, 8.

[75] Ibíd.

[76] S. Juan XXIII, Radiomensaje a todos los fieles del mundo un mes antes
de la apertura del Concilio Ecuménico Vaticano II (11 septiembre 1962): AAS
54 (1962), 682.

[77] G. Lercaro, Intervención en la XXXV Congregación general del Concilio
Ecuménico Vaticano II (6 diciembre 1962), 2: AS I/IV, 327-328.

[78] Ibíd., 4: AS I/IV, 329.

[79] Istituto per le Scienze Religiose (ed.), Per la forza dello Spirito. Discorsi
conciliari del Card. Giacomo Lercaro, Bolonia 1984, 115.

272



[80] S. Pablo VI, Alocución en la solemne apertura de la segunda sesión del
Concilio Ecuménico Vaticano II (29 septiembre 1963): AAS 55 (1963), 857.

[81] Id., Catequesis (11 noviembre 1964): Insegnamenti di Paolo VI, II
(1964), 984.

[82] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes, 69. 71.

[83] S. Pablo VI, Carta enc. Populorum progressio (26 marzo 1967), 23: AAS
59 (1967), 269.

[84] Cf. ibíd., 4: AAS 59 (1967), 259.

[85] S. Juan Pablo II, Carta enc. Sollicitudo rei socialis (30 diciembre 1987),
42: AAS 80 (1988), 572.

[86] Ibíd.: AAS 80 (1988), 573.

[87] Id., Carta enc. Laborem exercens (14 septiembre 1981), 3: AAS 73
(1981), 584.

[88] Benedicto XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29 junio 2009), 7: AAS
101 (2009), 645.

[89] Ibíd., 27: AAS 101 (2009), 661.

[90] II Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, Documento de
Medellín (24 octubre 1968), 14, n. 7: CELAM, Medellín. Conclusiones, Lima
2005, 131-132.

[91] Francisco, Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 202:
AAS 105 (2013), 1105.

[92] Ibíd., 205: AAS 105 (2013), 1106.

[93] Ibíd., 190: AAS 105 (2013), 1099.

[94] Ibíd., 56: AAS 105 (2013), 1043.

273



[95] Id., Carta enc. Dilexit nos (24 octubre 2024), 183: AAS 116 (2024),
1427.

[96] S. Juan Pablo II, Carta enc. Centesimus annus (1 mayo 1991), 41: AAS
83 (1991), 844-845.

[97] Francisco, Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 202:
AAS 105 (2013), 1105.

[98] Ibíd.

[99] Id., Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 22: AAS 112 (2020), 976.

[100] Id., Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 209: AAS 105
(2013), 1107.

[101] Id., Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 50: AAS 107 (2015), 866.

[102] Id., Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 210: AAS 105
(2013), 1107.

[103] Id., Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 43: AAS 107 (2015), 863.

[104] Ibíd., 48: AAS 107 (2015), 865.

[105] Id., Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 180: AAS 105
(2013), 1095.

[106] Congregación para la Doctrina de la Fe, Instrucción sobre algunos
aspectos de la “Teología de la liberación” (6 agosto 1984), XI, 18: AAS 76
(1984), 907-908.

[107] V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe,
Documento de Aparecida (29 junio 2007), n. 392, Bogotá 2007, pp. 179-180.
Cf. Benedicto XVI, Discurso en la sesión inaugural de los trabajos de la V
Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe (13 mayo
2007), 3: AAS 99 (2007), 450.

[108] Cf. V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del

274



Caribe, Documento de Aparecida (29 junio 2007), nn. 43-87, pp. 31-47.

[109] Id., Mensaje final (29 mayo 2007), n. 4, Bogotá 2007, p. 275.

[110] Id., Documento de Aparecida (29 junio 2007), n. 398, p. 182.

[111] Francisco, Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 199:
AAS 105 (2013), 1103-1104.

[112] Ibíd., 198: AAS 105 (2013), 1103.

[113] Ibíd.

[114] V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe,
Documento de Aparecida (29 junio 2007), n. 397, p. 182.

[115] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 64: AAS 112
(2020), 992.

[116] Id., Exhort. ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), 98: AAS 110
(2018), 1137.

[117] Id., Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 65-66: AAS 112 (2020),
992.

[118] S. Gregorio Magno, Homilía 40, 10: SCh 522, París 2008, 552-554.

[119] Ibíd., 6: SCh 522, 546.

[120] Ibíd., 3: SCh 522, 536.

[121] S. Juan Pablo II, Carta enc. Centesimus annus (1 mayo 1991), 57: AAS
83 (1991) 862-863.

[122] Francisco, Vigilia de Pentecostés con los movimientos eclesiales (18
mayo 2013): L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua española, 24
mayo 2013, 6.

[123] Id., Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 186: AAS 105

275



(2013), 1098.

[124] Ibíd., 188: AAS 105 (2013), 1099.

[125] Cf. ibíd., 182-183: AAS 105 (2013), 1096-1097.

[126] Ibíd., 207: AAS 105 (2013), 1107.

[127] Ibíd., 200: AAS 105 (2013), 1104.

[128] Id., Discurso en ocasión del encuentro con el mundo del trabajo en el
establecimiento siderúrgico ILVA en Génova (27 mayo 2017): AAS 109
(2017), 613.

[129] Pseudocrisóstomo, Homilia de jejunio et eleemosyna: PG 48, 1060.

[130] S. Gregorio Nacianceno, Oratio XIV, 40: PG 35, París 1886, 910.

ddd

276



MENSAJE DEL SANTO PADRE LEÓN XIV

PARA LA IX JORNADA MUNDIAL DE LOS POBRES

16 de noviembre de 2025, XXXIII Domingo del T.O.

Tú, Señor, eres mi esperanza (cfr Sal 71,5)
 

1. «Tú, Señor, eres mi esperanza» (Sal 71,5). Estas palabras brotan de

un corazón oprimido por graves dificultades: «Me hiciste pasar por muchas

angustias» (v. 20), dice el salmista. A pesar de ello, su alma está abierta y

confiada, porque permanece firme en la fe, que reconoce el apoyo de Dios y

lo proclama: «Tú eres mi Roca y mi fortaleza» (v. 3). De ahí nace la confianza

indefectible de que la esperanza en Él no defrauda: «Yo me refugio en ti,

Señor, ¡que nunca tenga que avergonzarme!» (v. 1).

En medio de las pruebas de la vida, la esperanza se anima con la

certeza firme y alentadora del amor de Dios, derramado en los corazones por

el Espíritu Santo. Por eso no defrauda (cf. Rm 5,5), y san Pablo puede escribir

a Timoteo: «Nosotros nos fatigamos y luchamos porque hemos puesto nuestra

esperanza en el Dios viviente» (1Tm 4,10). El Dios viviente es, de hecho, el

«Dios de la esperanza» (Rm 15,13), que, en Cristo, mediante su muerte y

resurrección, se ha convertido en «nuestra esperanza» (1Tm 1,1). No podemos

olvidar que hemos sido salvados en esta esperanza, en la que necesitamos

permanecer enraizados.

2. El pobre puede convertirse en testigo de una esperanza fuerte y

fiable, precisamente porque la profesa en una condición de vida precaria,

marcada por privaciones, fragilidad y marginación. No confía en las

seguridades del poder o del tener; al contrario, las sufre y con frecuencia es

víctima de ellas. Su esperanza sólo puede reposar en otro lugar. Reconociendo

que Dios es nuestra primera y única esperanza, nosotros también realizamos

el paso de las esperanzas efímeras a la esperanza duradera. Frente al deseo de

tener a Dios como compañero de camino, las riquezas se relativizan, porque

277



se descubre el verdadero tesoro del que realmente tenemos necesidad.

Resuenan claras y fuertes las palabras con las que el Señor Jesús exhortaba a

sus discípulos: «No acumulen tesoros en la tierra, donde la polilla y la

herrumbre los consumen, y los ladrones perforan las paredes y los roban.

Acumulen, en cambio, tesoros en el cielo, donde no hay polilla ni herrumbre

que los consuma, ni ladrones que perforen y roben» (Mt 6,19-20).

3. La pobreza más grave es no conocer a Dios. Así nos lo recordaba el

Papa Francisco cuando en Evangelii gaudium escribía: «La peor

discriminación que sufren los pobres es la falta de atención espiritual. La

inmensa mayoría de los pobres tiene una especial apertura a la fe; necesitan

a Dios y no podemos dejar de ofrecerles su amistad, su bendición, su Palabra,

la celebración de los Sacramentos y la propuesta de un camino de crecimiento

y de maduración en la fe» (n. 200). Aquí se manifiesta una conciencia

fundamental y totalmente original sobre cómo encontrar en Dios el propio

tesoro. Insiste, en efecto, el apóstol Juan: «El que dice: "Amo a Dios", y no

ama a su hermano, es un mentiroso. ¿Cómo puede amar a Dios, a quien no ve,

el que no ama a su hermano, a quien ve?» (1 Jn 4,20).

Es una regla de la fe y un secreto de la esperanza que todos los bienes

de esta tierra, las realidades materiales, los placeres del mundo, el bienestar

económico, aunque importantes, no bastan para hacer feliz al corazón. Las

riquezas muchas veces engañan y conducen a situaciones dramáticas de

pobreza, la más grave de todas es pensar que no necesitamos a Dios y que

podemos llevar adelante la propia vida independientemente de Él. Vuelven a

la mente las palabras de san Agustín: «Sea Dios toda tu presunción: siéntete

indigente de Él, y así serás de Él colmado. Todo lo que poseas sin Él, te

causará un mayor vacío.» (Enarr. in Ps. 85,3).

4. La esperanza cristiana, a la que remite la Palabra de Dios, es certeza

en el camino de la vida, porque no depende de la fuerza humana sino de la

promesa de Dios, que es siempre fiel. Por eso, los cristianos desde los orígenes

quisieron identificar la esperanza con el símbolo del ancla, que da estabilidad

y seguridad. La esperanza cristiana es como un ancla que fija nuestro corazón

278



en la promesa del Señor Jesús, quien nos ha salvado con su muerte y

resurrección y que volverá de nuevo en medio de nosotros. Esta esperanza

sigue señalando como verdadero horizonte de vida el «cielo nuevo» y la

«tierra nueva» (2 P 3,13) donde la existencia de todas las criaturas encontrará

su sentido auténtico, pues nuestra verdadera patria está en el cielo (cf. Flp

3,20).

La ciudad de Dios, en consecuencia, nos compromete con las ciudades

de los hombres. Estas deben, desde ahora, comenzar a parecerse a ella. La

esperanza, sostenida por el amor de Dios derramado en nuestros corazones por

medio del Espíritu Santo (cf. Rm 5,5 transforma el corazón humano en tierra

fértil, donde puede brotar la caridad para la vida del mundo. La Tradición de

la Iglesia reafirma constantemente esta circularidad entre las tres virtudes

teologales: fe, esperanza y caridad. La esperanza nace de la fe, que la alimenta

y sostiene, sobre el fundamento de la caridad, que es madre de todas las

virtudes. Y de la caridad tenemos necesidad hoy, ahora. No es una promesa,

sino una realidad a la que miramos con alegría y responsabilidad: nos

compromete, orientando nuestras decisiones al bien común. Quien carece de

caridad no solo carece de fe y esperanza, sino que quita esperanza a su

prójimo.

5. La invitación bíblica a la esperanza conlleva, por tanto, el deber de

asumir responsabilidades coherentes en la historia, sin dilaciones. La caridad,

en efecto, «representa el mayor mandamiento social» (Catecismo de la Iglesia

Católica, 1889). La pobreza tiene causas estructurales que deben ser

afrontadas y eliminadas. Mientras esto sucede, todos estamos llamados a crear

nuevos signos de esperanza que testimonien la caridad cristiana, como lo

hicieron muchos santos y santas de todas las épocas. Los hospitales y las

escuelas, por ejemplo, son instituciones creadas para expresar la acogida hacia

los más débiles y marginados. Hoy deberían formar parte ya de las políticas

públicas de todo país, pero las guerras y desigualdades con frecuencia lo

impiden. Cada vez más, los signos de esperanza son hoy las casas-familia, las

comunidades para menores, los centros de escucha y acogida, los comedores

279



para los pobres, los albergues, las escuelas populares: cuántos signos, a

menudo escondidos, a los que quizás no prestamos atención y, sin embargo,

tan importantes para sacudirnos de la indiferencia y motivar el compromiso

en las distintas formas de voluntariado.

Los pobres no son una distracción para la Iglesia, sino los hermanos

y hermanas más amados, porque cada uno de ellos, con su existencia, e incluso

con sus palabras y la sabiduría que poseen, nos provoca a tocar con las manos

la verdad del Evangelio. Por eso, la Jornada Mundial de los Pobres quiere

recordar a nuestras comunidades que los pobres están en el centro de toda la

acción pastoral. No solo de su dimensión caritativa, sino también de lo que la

Iglesia celebra y anuncia. Dios ha asumido su pobreza para enriquecernos a

través de sus voces, sus historias, sus rostros. Toda forma de pobreza, sin

excluir ninguna, es un llamado a vivir concretamente el Evangelio y a ofrecer

signos eficaces de esperanza.

6. Esta es la invitación que nos llega de la celebración del Jubileo. No

es casualidad que la Jornada Mundial de los Pobres se celebre hacia el final

de este año de gracia. Cuando se cierre la Puerta Santa, tendremos que

custodiar y transmitir los dones divinos que han sido derramados en nuestras

manos a lo largo de todo un año de oración, conversión y testimonio. Los

pobres no son objetos de nuestra pastoral, sino sujetos creativos que nos

estimulan a encontrar siempre formas nuevas de vivir el Evangelio hoy. Ante

la sucesión de nuevas oleadas de empobrecimiento, existe el riesgo de

acostumbrarse y resignarse. Todos los días nos encontramos con personas

pobres o empobrecidas y, a veces, puede suceder que seamos nosotros mismos

los que tengamos menos, los que perdamos lo que antes nos parecía seguro:

una vivienda, comida adecuada para el día, acceso a la atención médica, un

buen nivel de educación e información, libertad religiosa y de expresión.

Al promover el bien común, nuestra responsabilidad social se basa en

el gesto creador de Dios, que a todos da los bienes de la tierra; y al igual que

estos, también los frutos del trabajo del hombre deben ser accesibles de

manera equitativa. Ayudar al pobre es, en efecto, una cuestión de justicia,

280



antes que de caridad. Como observa San Agustín: «Das pan al hambriento,

pero sería mejor que nadie sintiese hambre y no tuvieses a nadie a quien dar.

Vistes al desnudo, pero ¡ojalá todos estuviesen vestidos y no hubiese

necesidad de vestir a nadie!» (Homilías sobre la primera carta de san Juan a

los partos, VIII, 5).

Espero, por tanto, que este Año Jubilar pueda impulsar el desarrollo de

políticas para combatir antiguas y nuevas formas de pobreza, además de

nuevas iniciativas de apoyo y ayuda a los más pobres entre los pobres. El

trabajo, la educación, la vivienda y la salud son las condiciones para una

seguridad que nunca se logrará con las armas. Estoy contento por las

iniciativas ya existentes y por el compromiso que cada día asumen a nivel

internacional un gran número de hombres y mujeres de buena voluntad.

Confiemos en María Santísima, Consuelo de los afligidos, y con ella

entonemos un canto de esperanza haciendo nuestras las palabras del Te Deum:

«In Te, Domine, speravi, non confundar in aeternum —En ti, Señor, confié,

no me veré defraudado para siempre».

Vaticano, 13 de junio de 2025, memoria de San Antonio de Padua, Patrono

de los Pobres

 

LEÓN PP. XIV

ddd

281



DEL SEÑOR OBISPO

Cartas Pastorales

“Misioneros de esperanza entre los pueblos”

DOMUND 2025

Queridos diocesanos:

Nos dejó escrito nuestro querido y recordado Papa Francisco: «Para la

Jornada Mundial de las Misiones del Año jubilar 2025, cuyo mensaje central

es la esperanza (cf. Bula Spes non confundit, 1), he elegido este lema:

“Misioneros de esperanza entre los pueblos”, que recuerda a cada cristiano y

a la Iglesia, comunidad de bautizados, la vocación fundamental a ser

mensajeros y constructores de la esperanza, siguiendo las huellas de Cristo».

Estamos a las puertas del mes de octubre, mes misionero por

antonomasia, donde volveremos a tener muy presente el envío que Jesucristo

hizo a sus discípulos, recordando así el elemento esencial del mandato

misionero para la Iglesia: “Id al mundo entero y predicad el Evangelio a toda

criatura” (Mc. 16,15). «Siguiendo a Cristo el Señor, los cristianos estamos

llamados a transmitir la Buena Noticia compartiendo las condiciones de vida

concretas de las personas que encuentran, siendo así portadores y

constructores de esperanza. Porque, en efecto, «los gozos y las esperanzas, las

tristezas y las angustias de los hombres de nuestro tiempo, sobre todo de los

pobres y de cuantos sufren, son a la vez gozos y esperanzas, tristezas y

angustias de los discípulos de Cristo. Nada hay verdaderamente humano que

no encuentre eco en su corazón» (Gaudium et spes , 1). Esta célebre

afirmación del Concilio Vaticano II, que expresa el sentir y el estilo de las

comunidades cristianas de todos los tiempos, sigue inspirando a sus miembros

282



y los ayuda a caminar con sus hermanos y hermanas en el mundo» (Mensaje

del Santo Padre Francisco para la Jornada Misionera Mundial 2025). 

En este mes misionero la primera semana es una invitación a la oración

por las tierras de misión donde el Evangelio aún no ha sido predicado, para

que el dueño de la mies cuide y envíe operarios a estas amplias zonas aún por

evangelizar. La segunda semana nos centraremos en el testimonio de tantos

hermanos nuestros que viven su ministerio y su apostolado en tierras de

misión, recordando a toda la Iglesia perseguida y martirial que tristemente aún

sufrimos en muchas zonas de África. La tercera semana es una invitación a la

formación, a no olvidar que uno de los elementos esenciales de nuestra Iglesia

en el anuncio del Evangelio allí donde todavía no han tenido oportunidad de

escuchar el mensaje de Jesucristo resucitado. La cuarta semana, la semana de

la solidaridad y la caridad la abriremos con la campaña del Domund donde en

todas las parroquias anunciaremos la necesidad de una Iglesia abierta al

mundo y a las periferias para que puedan conocer el mensaje de salvación de

una Iglesia que sabe que su identidad está en el anuncio del Evangelio.

Un año más me siento en la necesidad de recordaros que hemos de

tomar conciencia de la misión que es algo que compete no sólo a los

misioneros, sino que es una función de toda la Iglesia, que ha de acompañarlos

con la oración, sintiendo con la Iglesia la necesidad apremiante de invitar a

todos al banquete que el Señor nos prepara. La misión es un incansable ir

hacia toda la humanidad para invitarla al encuentro y a la comunión con Dios.

Termino recordando las palabras del Papa León XIV: «Queremos

recuperar juntos el impulso misionero. Una misión que propone con valentía

y amor el Evangelio de Jesús. A través de nuestra acción pastoral, es el Señor

mismo quien cuida de su rebaño, reúne a los dispersos, se inclina sobre los

heridos, sostiene a los desanimados. Imitando el ejemplo del Maestro,

crecemos en la fe y nos convertimos así en testigos creíbles de la vocación que

283



hemos recibido. Cuando uno cree, se nota: la felicidad del ministro refleja su

encuentro con Cristo, que lo sostiene en la misión y en el servicio» (Encuentro

Jubilar Internacional ‘Sacerdotes felices – Los he llamado amigos’ Jn.15,15)

Que María, la Reina de las Misiones, Estrella de la Evangelización, nos

ayude a tener espíritu misionero.

a Santiago Gómez Sierra

Obispo de Huelva

 ddd

284



Mensaje

DÍA DE LA IGLESIA DIOCESANA

«Tú también puedes ser santo»

Queridos diocesanos:

Con motivo de la Jornada de la Iglesia Diocesana, os invito a

reflexionar sobre el hermoso lema de este año: «Tú también puedes ser santo».

Estas palabras, sencillas y directas, encierran una verdad fundamental de

nuestra fe: la llamada a la santidad es universal, alcanza a todos y se vive en

lo cotidiano, ahí donde Dios nos ha sembrado.

La santidad no consiste en hechos extraordinarios ni en experiencias

reservadas a unos pocos. Es, ante todo, dejar que Dios transforme nuestro

corazón, vivir con fidelidad el Evangelio en cada circunstancia y responder

con amor en las pequeñas cosas de cada día. El Señor nos llama a ser santos

desde nuestra propia vocación: en el matrimonio, en la vida consagrada, en el

sacerdocio o en la vida laica; vivida con coherencia y entrega. Todos tenemos

un lugar único e irrepetible en la Iglesia y en el corazón de Dios.

A lo largo de la historia, la Iglesia nos ha ofrecido el testimonio

luminoso de muchos hombres y mujeres que han vivido su fe con pasión,

sencillez y entrega. Algunos han sido canonizados; muchos otros permanecen

en el anonimato. Pero todos nos enseñan que la santidad es posible, que es

fuente de alegría, y que se hace fecunda cuando se vive en comunión con Dios

y con los hermanos. Su ejemplo nos estimula y nos sostiene.

Esta Jornada es también una oportunidad para mirar nuestra diócesis

con esperanza. En medio de las luces y sombras de nuestro tiempo, la Iglesia

que peregrina en Huelva sigue anunciando el Evangelio, sirviendo a los más

necesitados, acompañando a las familias, educando en la fe y ofreciendo

consuelo y presencia en tantos ámbitos.

Las páginas que acompañan este mensaje recogen signos de esa vida,

de esa entrega silenciosa y constante, que hacen visible el amor de Dios en

285



nuestra tierra. Queridos diocesanos, os animo a vivir esta llamada con alegría.

Tú también puedes ser santo, si dejas que Cristo viva en ti, si haces de tu vida

una respuesta generosa al amor recibido. Caminemos juntos como Iglesia,

creciendo en comunión, en fe y en caridad, sabiendo que cada uno de nosotros

es parte viva del Cuerpo de Cristo.

Que la Santísima Virgen, Madre y modelo de santidad, interceda por

nosotros y nos acompañe en este camino.

Con todo afecto en el Señor os bendigo.

a Santiago Gómez Sierra
Obispo de Huelva

286



Homilías

HOMILÍA DE MONS. SANTIAGO GÓMEZ SIERRA

Solemnidad de la Virgen del Pilar. 12 de octubre de 2025.

Hermanos y hermanas todos, amados por el Señor:

Nos reunimos en este día bajo la mirada maternal de la Santísima

Virgen del Pilar, cuya presencia firme y silenciosa ha acompañado la historia

de nuestra fe y de nuestra patria. Hoy celebramos la Solemnidad de la Virgen

del Pilar, la Fiesta Nacional de España, y la conmemoración del patrocinio de

la Virgen sobre la Guardia Civil.

La primera lectura nos remonta a un momento de gozo profundo para

el pueblo de Israel: el traslado del Arca de la Alianza a Jerusalén. El Arca no

era solo un objeto sagrado, sino el signo visible de la presencia de Dios en

medio del pueblo. Donde estaba el Arca, estaba la bendición, la protección y

la guía del Altísimo.

La Virgen María, en la plenitud de los tiempos, se convierte en la

nueva Arca de la Alianza. En ella habita no ya una ley grabada en piedra, sino

la Palabra hecha carne, el Hijo eterno del Padre.

Así, esa mujer, María, se convierte en el primer y más sólido pilar de

nuestra fe cristiana, que nos ofrece a su Hijo, Jesús, sobre el que se apoya

nuestra fe, y nos revela que Dios no es lejano, que no se desentiende de

nuestro sufrimiento, de nuestras luchas, ni de nuestra historia, que no se

manifiesta en el poder o en la fuerza, sino en la invencible humildad del amor.

Y así como el Arca fue llevada en procesión entre cantos y alabanzas,

así también María ha sido exaltada por generaciones, como columna firme de

fe y esperanza para todos los creyentes.

287



En el Evangelio, una mujer del pueblo grita: ¡Dichoso el vientre que

te llevó! Y Jesús, sin negar la alabanza a su Madre, eleva aún más su dignidad

diciendo: Dichosos más bien los que escuchan la Palabra de Dios y la

cumplen. Esa es la grandeza de María: no solo su maternidad biológica, sino

su fidelidad espiritual. Ella es dichosa porque escuchó y obedeció a Dios.

Ese es el camino que se nos ofrece como bautizados que formamos la

Iglesia: escuchar a Dios, acoger su Palabra, y llevarla a la vida cotidiana.

La celebración de la Fiesta Nacional de España nos invita también a

mirar con gratitud nuestra historia, nuestra identidad y nuestro futuro como

nación. El 12 de octubre es más que una fecha histórica: es una oportunidad

para renovar nuestro compromiso común con los valores que nos unen como

pueblo: la dignidad inalienable de cada persona, la búsqueda de la verdad, la

libertad, la justicia, la solidaridad, y, como fruto de todos ellos, la paz.

Hoy España necesita hoy que todos pongamos en juego nuestra

capacidad de convivir juntos, de construir juntos, los cristianos también de

orar juntos, dejando de lado la crispación y el desencuentro. En el corazón de

esa unidad, suscitándola, sosteniéndola y animándola, podemos encontrar a la

Santísima Virgen. Ella, que es Madre, no impone, une. No alza la voz, suscita

comunión. No divide, reúne a los hijos dispersos.

La Virgen del Pilar, venerada desde Zaragoza hasta numerosas

naciones de América nos hace presente la dimensión universal de nuestra fe

cristiana y de la cultura que ha generado. También, hoy es el Día de la

Hispanidad, ocasión para dar gracias a Dios por el rico legado cultural y

espiritual que une a los pueblos de habla hispana. Esta celebración no solo

recuerda el encuentro entre continentes, sino también la siembra del Evangelio

en nuevas tierras. Hoy estamos llamados a ser puentes de unidad, testigos del

amor de Cristo en medio de nuestra diversidad, y custodios de una herencia

que sigue dando fruto en la historia y en la fe de nuestros pueblos. Esta

288



historia nos recuerda que la unidad no significa uniformidad, sino respeto,

cooperación y búsqueda del bien común

Queridos miembros de la Guardia Civil, en este día renováis la

fidelidad a vuestro lema: “Todo por la Patria”. Un lema que no es solo palabra,

sino llamada a servir con firmeza y lealtad, a ser también pilares de la

convivencia, del orden, de la seguridad y de la justicia en nuestra sociedad.

La imagen de la Virgen del Pilar es profundamente simbólica. Ella no

aparece sentada en un trono, ni coronada entre ángeles, sino de pie, sobre una

columna, como figura de fortaleza.

En vuestra misión —muchas veces silenciosa y sacrificada—

necesitáis un apoyo interior. María os ofrece ese pilar espiritual: la confianza

en Dios, la fe en el bien, el consuelo en el dolor, la luz en la oscuridad y la

esperanza cuando parece que el deber no se ve recompensado.

Pidamos hoy a la Virgen del Pilar que sostenga con su fortaleza

maternal a nuestras familias; que proteja a nuestros Guardias Civiles en sus

tareas diarias, especialmente en los momentos más difíciles; que guíe a

nuestras instituciones hacia el bien común; y que interceda por nuestra nación

y las otras naciones hermanas, para que nunca le falte la fe, la unidad ni la

pasión por la verdad y la justicia.

Virgen del Pilar, patrona de España y de la Guardia Civil, ruega por

nosotros.

ddd

289



HOMILÍA DE MONS. SANTIAGO GÓMEZ SIERRA

Fiesta de San Leandro, Patrón de la Diócesis de Huelva 

Santa Iglesia Catedral, 13 de noviembre de 2025

Lecturas: Ez 34,11-16 y Jn 15,9-17

Hermanos y hermanas, amados por el Señor:

Hoy celebramos con alegría a nuestro santo patrón, San Leandro,

arzobispo de Sevilla, hermano de los santos Fulgencio, Florentina e Isidoro,

que brilló por su sabiduría, su amor a la Iglesia y, sobre todo, por su firmeza

en la fe. Él vivió en un tiempo de grandes tensiones doctrinales y divisiones

religiosas, pero supo mantener, con serenidad y valentía, la integridad del

Evangelio que había recibido. Presidió el III Concilio de Toledo, el año 589,

en el que se logró la conversión del rey visigodo Recaredo y la unidad católica

de la nación.

En esta fiesta de nuestro patrón, nos reunimos como diócesis para

celebrar la fidelidad de Dios, que a lo largo de los siglos ha acompañado a su

Iglesia y ha suscitado pastores, santos y testigos que han mantenido íntegra la

fe recibida de los apóstoles.

Hoy, la Palabra de Dios que hemos escuchado nos ilumina

profundamente.

“Yo mismo buscaré a mis ovejas” (Ez 34,11). En el profeta Ezequiel,

Dios se presenta como el pastor que no abandona a su rebaño. Él mismo sale

a buscar a las ovejas dispersas, cura a las heridas, fortalece a las débiles y

apacienta con justicia. Esta imagen nos revela el corazón de Dios: un amor

fiel, que no se rinde ante la infidelidad del hombre.

“Permaneced en mi amor” (Jn 15,9). En el Evangelio, Jesús nos invita

a permanecer en su amor. Este permanecer no es pasividad, sino una fidelidad

dinámica, que se expresa en el cumplimiento de su mandamiento: “Amaos los

unos a los otros como yo os he amado”.

290



La integridad de la fe se manifiesta precisamente en este amor

concreto. Quien vive unido a Cristo, como el sarmiento a la vid, da fruto

abundante: fruto de comunión con Dios y con los hermanos, y fruto de

servicio.

San Leandro vivió este mandato en plenitud. Su vida fue una síntesis

de lo que el Evangelio nos propone hoy: permanecer en el amor para dar la

vida por los amigos, para servir a la Iglesia y a la sociedad con corazón

indiviso.

San Leandro fue pastor de la Iglesia de Sevilla, pastor según el corazón

de Dios, como el mismo Ezequiel anuncia, en un tiempo en que gran parte del

reino visigodo se hallaba bajo la influencia del arrianismo, como sabéis,

doctrina cristológica que rechazaba la plena divinidad de Jesucristo, negando

que sea de la misma naturaleza del Padre. Esta doctrina fue condenada por el

Concilio de Nicea en el año 325, precisamente este año celebramos el 1.700

aniversario de este Concilio. Sin embargo, la herejía se extendió ampliamente

entre algunos pueblos germánicos, como los visigodos. Esta confusión

doctrinal se trasladaba a la sociedad como lucha y división política. San

Leandro contra viento y marea luchó por la fe íntegra, sin rebajas ni

componendas. Con la serenidad del pastor que confía en el Señor, buscó la

unidad del rebaño y trabajó sin descanso para sanar las heridas de la Iglesia.

Con sabiduría pastoral, formó en la fe a su pueblo, acompañó a los que

dudaban, y trabajó incansablemente por la conversión del rey Recaredo y de

todo el pueblo visigodo. Su testimonio nos recuerda que la fe cristiana no es

una idea entre otras, sino una adhesión viva a Jesucristo, el Hijo de Dios,

verdadero Dios y verdadero hombre, nuestro Salvador.

La integridad de la fe es don y tarea. Hermanos, la fe que hemos

recibido es un don precioso de Dios, pero también una tarea que exige

responsabilidad y fidelidad. Hoy, también nosotros vivimos en un contexto

donde muchas veces se intenta diluir la fe, reducirla a un sentimiento privado

o acomodarla a los criterios del mundo.

291



Pero la Iglesia —como nos recuerda el apóstol Pablo— está llamada

a “mantener el buen depósito de la fe” (cf. 2 Tim 1,14).

Vivir en la integridad de la fe significa obediencia a la revelación

divina, recibida en la Sagrada Escritura y en la Tradición, interpretada de

forma auténtica por el Magisterio de la Iglesia a través de los tiempos.

Significa confesar a Cristo con los labios y con la vida, en nuestras familias,

en el trabajo, en la sociedad, con fortaleza, humildad y alegría, sin separar lo

que creemos de lo que hacemos.

La integridad de la fe en la Iglesia de Huelva hoy significa: creer y

vivir lo que proclamamos; amar a la Iglesia, incluso cuando es frágil; trabajar

por la unidad, por encima de ideologías o intereses; servir al prójimo,

especialmente al más pobre y necesitado.

La fe íntegra no divide, sino que construye comunión. No encierra,

sino que envía a la misión. Es la fe que impulsa a tantos cristianos en nuestra

diócesis a evangelizar, cuidar, acompañar y servir con generosidad.

En este contexto celebrativo, la diócesis quiere hoy reconocer

públicamente a quienes, desde su vocación y su entrega, son testimonios de

amor a la Iglesia.

Queremos dar gracias a Dios por D. Eduardo Figueroa de la Guardia,

que ejerce su profesión como médico con mirada evangélica, cuidando la vida

y la dignidad de los enfermos y, particularmente, de los pastores diocesanos,

como un auténtico servidor del Buen Pastor.

Damos gracias por Dª Loli Díaz Pinto, cuyo testimonio de fe, de

servicio y de disponibilidad a la Iglesia es reflejo de esa vid que permanece

unida a Cristo y da fruto abundante.

Agradecemos también al Consejo de Hermandades y Cofradías de

Semana Santa de la ciudad de Huelva, por su servicio a la devoción popular,

y por mostrar la piedad de nuestro pueblo como vínculo de comunión

diocesana, de un modo singular y hermosísimo, en la Procesión Magna

292



Mariana, recientemente celebrada con motivo del Año Santo que estamos

viviendo.

Y reconocemos al Colegio Diocesano Sagrado Corazón de Jesús que,

con dedicación y espíritu eclesial, forma a las nuevas generaciones en los

valores del Evangelio, sembrando la fe en el corazón de los jóvenes, y

capacitándolos como ciudadanos cristianos y honrados para el futuro, como

lo viene haciendo desde San Manuel González, arcipreste de Huelva, y el

Siervo de Dios Manuel Siurot.

Vuestra entrega, queridos hermanos y hermanas, nos recuerda que la

fe no se guarda en el ámbito privado de cada uno, sino que se convierte en

amor y servicio que transforma e ilumina la realidad.

Pidamos hoy a San Leandro que interceda por nosotros, por nuestra

diócesis, por nuestros sacerdotes y seminaristas, religiosos y laicos, por las

familias y los jóvenes, para que todos seamos testigos del amor del Corazón

de Jesús en el mundo.

Y que quienes hoy son distinguidos con la Pro Onubense Ecclesia sean

signo visible de esa Iglesia fervorosa, agradecida y servidora, que en Huelva

quiere seguir diciendo, con humildad y esperanza:

“Señor, tú lo sabes todo; tú sabes que te amo.” (Jn 21,17)

Amén.

ddd

293



DECRETOS

SANTIAGO GÓMEZ SIERRA

por la gracia de Dios y de la Santa Sede Apostólica

OBISPO DE HUELVA

Considerando los servicios que ha prestado a la Diócesis de Huelva,

sobre todo a través de su dedicación profesional a los Obispos diocesanos, al

clero y a los miembros de la vida consagrada, y teniendo en cuenta su

reconocida colaboración con la Iglesia diocesana de Huelva en otros ámbitos,

por las presentes,

DECRETO

La concesión de la Insignia 

PRO ONUBENSE ECCLESIA 

a

DON EDUARDO FIGUEROA DE LA GUARDIA

al tiempo que le confiamos a la intercesión de la Santísima Virgen

María, la Inmaculada Concepción, y de San Leandro, patronos de la diócesis.

Dado en Huelva, a veintiocho de octubre de dos mil veinticinco, fiesta

litúrgica de los Santos Simón y Judas, Apóstoles.

Por mandato del Excmo. Sr. Obispo

ddd

294



SANTIAGO GÓMEZ SIERRA

por la gracia de Dios y de la Santa Sede Apostólica

OBISPO DE HUELVA

Considerando los servicios que ha prestado a la Diócesis de Huelva en

la Delegación Diocesana de Misiones, su labor en la Asociación Internacional

de la Caridad, su espíritu de servicio en varias instituciones caritativas y

asistenciales, su trabajo en su Parroquia de Nuestra Señora Estrella del Mar,

de Huelva, y teniendo en cuenta su probado amor y espíritu de servicio a la

Iglesia diocesana, por las presentes,

DECRETO

La concesión de la Insignia 

PRO ONUBENSE ECCLESIA 

a

DOÑA DOLORES DÍAZ PINTO

al tiempo que le confiamos a la intercesión de la Santísima Virgen

María, la Inmaculada Concepción, y de San Leandro, patronos de la diócesis.

Dado en Huelva, a veintiocho de octubre de dos mil veinticinco, fiesta

ltúrgica de los Santos Simón y Judas, Apóstoles.

Por mandato del Excmo. Sr. Obispo

ddd

295



SANTIAGO GÓMEZ SIERRA

por la gracia de Dios y de la Santa Sede Apostólica

OBISPO DE HUELVA

Considerando que el Consejo de Hermandades y Cofradías de Semana

Santa de la ciudad de Huelva, ha mostrado particular vinculación con los

Obispos de Huelva y con la Iglesia diocesana, y teniendo en cuenta la

extraordinaria organización de la Magna Procesión Jubilar Mariana de 2025,

por las presentes,

DECRETO

La concesión de la Insignia 

PRO ONUBENSE ECCLESIA 

al

 CONSEJO DE HERMANDADES Y COFRADÍAS 

DE SEMANA SANTA DE LA CIUDAD DE HUELVA

Confiamos a la intercesión de la Santísima Virgen María, la

Inmaculada Concepción, y de San Leandro, patronos de la diócesis, el servicio

que lleva a cabo.

Dado en Huelva, a veintiocho de octubre de dos mil veinticinco, fiesta

litúrgica de los Santos Simón y Judas, Apóstoles.

Por mandato del Excmo. Sr. Obispo

ddd

296



SANTIAGO GÓMEZ SIERRA

por la gracia de Dios y de la Santa Sede Apostólica

OBISPO DE HUELVA

Considerando que el Colegio Diocesano del Sagrado Corazón de Jesús,

que tiene su origen en el apostolado de San Manuel González y del Siervo de

Dios Manuel Siurot, desarrolla una magnífica labor educativa impregnada de

los valores evangélicos y de su pertenencia a la Iglesia diocesana, por las

presentes,

DECRETO

La concesión de la Insignia 

PRO ONUBENSE ECCLESIA 

al

 COLEGIO DIOCESANO DEL SAGRADO CORAZÓN DE JESÚS, DE

HUELVA

Confiamos a la intercesión de la Santísima Virgen María, la

Inmaculada Concepción, y de San Leandro, patronos de la diócesis, el servicio

que lleva a cabo.

Dado en Huelva, a veintiocho de octubre de dos mil veinticinco, fiesta

litúrgica de los Santos Simón y Judas, Apóstoles.

Por mandato del Excmo. Sr. Obispo

ddd

297



SANTIAGO GÓMEZ SIERRA

por la gracia de Dios y de la Santa Sede Apostólica

OBISPO DE HUELVA

VISTO

1. Que el Consejo del Presbiterio, según los cánones 495-502 del

Código de Derecho Canónico, es un organismo representativo del presbiterio,

llamado a asistir al Obispo en el gobierno de la diócesis y a expresar

sacramentalmente la comunión y corresponsabilidad entre el Obispo y sus

sacerdotes.

2. Que se encuentran actualmente en vigor los Estatutos del Consejo

del Presbiterio aprobados por Decreto episcopal de 25 de julio de 1991,

publicados en el Boletín Oficial del Obispado de Huelva, n.º 289 (julio-agosto

1991), págs. 222-235.

3. Que tales Estatutos fueron modificados posteriormente:

 - en su artículo 1º por Decreto episcopal de 25 de septiembre de 2018,

 - y nuevamente por Decreto episcopal de 5 de octubre de 2020.

4. Que, transcurridas varias décadas desde su aprobación, se ha

considerado oportuno proceder a una revisión integral de los Estatutos para

actualizar su contenido, clarificar competencias y adecuar su funcionamiento

a la realidad pastoral, eclesial y jurídica actual.

CONSIDERANDO

1. La necesidad de situar este órgano diocesano en sintonía con el

Documento Final de la XVI Asamblea General Ordinaria del Sínodo de los

Obispos, que subraya la importancia de estructuras estables de participación,

corresponsabilidad y discernimiento comunitario en la Iglesia, especialmente

en lo relativo al ejercicio del ministerio ordenado y a la sinodalidad en su

dimensión presbiteral.

298



2. Que dicho Documento invita expresamente a configurar los órganos

de participación a la luz del dinamismo sinodal, fortaleciendo la escucha, la

deliberación y la toma de decisiones corresponsables, bajo la guía del Obispo

como principio de unidad.

3. Que, para la revisión de los Estatutos, se han seguido los criterios

de: 

- promover un funcionamiento más ágil y eficaz del Consejo;

- asegurar una representación adecuada de los diferentes ámbitos del

presbiterio; 

- y reforzar el espíritu de comunión, servicio y corresponsabilidad

pastoral.

4. Que, conforme al canon 496, corresponde al Obispo diocesano

aprobar los Estatutos y determinar las competencias del Consejo del

Presbiterio.

5. Que el Consejo del Presbiterio, en su sesión de 16 de octubre de

2025, ha sido oído sobre la propuesta de revisión y ha manifestado su parecer,

que se ha tenido en cuenta para la redacción definitiva del texto estatutario.

POR TODO ELLO

DECRETO

1. Se aprueban los Nuevos Estatutos del Consejo del Presbiterio de la

Diócesis de Huelva, cuyo texto íntegro se adjunta al presente Decreto y forma

parte esencial del mismo.

2. Con la entrada en vigor de los presentes Estatutos, quedan

derogados: 

- los Estatutos aprobados por Decreto episcopal de 25 de julio de 1991

(Boletín Oficial del Obispado de Huelva, n.º 289, julio-agosto 1991, págs.

222-235); 

- el Reglamento del Consejo Diocesano de Presbiterio aprobado en la

299



misma fecha; 

- la modificación del art. 1º por Decreto de 25 de septiembre de 2018;

- así como la modificación posterior de 5 de octubre de 2020; 

- y cualquier otra disposición que se oponga a lo ahora establecido.

3. La promulgación de los presentes Estatutos se realizará mediante su

publicación en la página web oficial de la Diócesis de Huelva, efectuada el día

tres de diciembre de 2025. De conformidad con lo prescrito en el c. 8 §2 del

Código de Derecho Canónico, adquirirán fuerza obligatoria al cumplirse un

mes íntegro desde dicha promulgación. Para su ulterior difusión y debido

conocimiento, serán asimismo publicados en el Boletín Oficial del Obispado

de Huelva.

4. Se encomienda al Secretario General-Canciller la custodia del texto

y la comunicación del mismo a todos los miembros del presbiterio diocesano.

Dado en Huelva, a tres de diciembre de dos mil veinticinco.

Por mandato del Excmo. Sr. Obispo

ddd

300



SANTIAGO GÓMEZ SIERRA

por la gracia de Dios y de la Santa Sede Apostólica

OBISPO DE HUELVA

El Consejo Pastoral Diocesano, instituido según lo dispuesto en el

canon 511 del Código de Derecho Canónico, constituye un instrumento

privilegiado de comunión y corresponsabilidad para el discernimiento pastoral

en nuestra Iglesia particular. 

Los primeros Estatutos de este organismo fueron aprobados en el año

1997. Posteriormente, fueron revisados y actualizados en los años 2001, 2009,

2017 y 2021, con el fin de atender adecuadamente a la vida y necesidades

pastorales de la Diócesis. 

Transcurrido el tiempo y a la luz del camino sinodal emprendido por

la Iglesia universal, se ha visto oportuno proceder a una nueva revisión de los

Estatutos, incorporando de modo particular los criterios sinodales recogidos

en el Documento Final de la XVI Asamblea General Ordinaria del Sínodo de

los Obispos, con el deseo de fortalecer una cultura eclesial de escucha,

participación, corresponsabilidad diferenciada y misión compartida. 

Consultado el Consejo Episcopal, y oído el parecer del Pleno del

Consejo Pastoral Diocesano, reunido el día 25 de octubre de 2025, y

considerando que el texto propuesto responde adecuadamente a las exigencias

pastorales y canónicas que lo fundamentan,

DECRETO

1. Apruebo los Estatutos del Consejo Pastoral Diocesano de Huelva,

en la redacción que figura en el texto anexo al presente Decreto.

301



2. Mando que los presentes Estatutos se promulguen mediante su

publicación en la página web oficial de la Diócesis de Huelva, efectuada el día

tres de diciembre de 2025. De conformidad con lo dispuesto en el c. 8 §2 del

Código de Derecho Canónico, entrarán en vigor al cumplirse un mes íntegro

desde dicha promulgación, sin perjuicio de su ulterior publicación en el

Boletín Oficial del Obispado. Transcurrido dicho plazo y adquirida su fuerza

obligatoria, quedarán derogados los Estatutos anteriormente vigentes.

3. Exhorto a todos los miembros del Consejo Pastoral Diocesano a

vivir con fidelidad y espíritu evangélico este servicio de comunión y

discernimiento, para que, dóciles al Espíritu Santo, ayudemos a nuestra Iglesia

diocesana a caminar unida en la misión confiada por Cristo.

Dado en Huelva, a tres de diciembre de 2025.

Por mandato del Excmo. Sr. Obispo

ddd

302



SANTIAGO GÓMEZ SIERRA

por la gracia de Dios y de la Santa Sede Apostólica

OBISPO DE HUELVA

La Diócesis de Huelva, deseosa de promover y coordinar la acción del

voluntariado como expresión significativa de la caridad pastoral y del

compromiso de los fieles en la misión evangelizadora, social y caritativa de

la Iglesia, ha impulsado la creación de la Oficina Diocesana de Voluntariado.

Consta que dicha iniciativa ha sido consultada y aprobada por el

Consejo Episcopal, el Consejo del Presbiterio y el Consejo de Pastoral

Diocesano.

Examinado el texto del estatuto que la regula, y visto que se adecua al

Derecho Canónico, a los criterios pastorales de esta Iglesia particular y a la

legislación civil que le pudiera ser aplicable; y estimando oportuno dotar al

Voluntariado Diocesano de un marco jurídico estable que garantice su

identidad, misión y modo de funcionamiento,

DECRETO

1.º Aprobar la creación de la "Oficina Diocesana de Voluntariado de

la Diócesis de Huelva", junto con el texto normativo del estatuto que contiene

sus fines y regulación.

2.º La promulgación del presente Decreto se llevará a cabo tanto en el

Boletín Oficial Diocesano como por el sitio web oficial de esta diócesis.

Tomando fuerza de obligar y entrando en vigor al día siguiente de su

publicación por cualesquiera de los medios anteriores.

3.º Encargar a las Delegaciones Diocesanas competentes la atención

a esta Oficina Diocesana, y la aplicación de sus estatutos, conforme a las

necesidades pastorales.

Dado en Huelva, a diez de diciembre de 2025.

Por mandato del Excmo. Sr. Obispo

303



SANTIAGO GÓMEZ SIERRA

por la gracia de Dios y de la Santa Sede Apostólica

OBISPO DE HUELVA

Por Decreto episcopal del día de la fecha se ha creado la Oficina

Diocesana de Voluntariado de la Diócesis de Huelva. Siendo necesario que la

misma se dote de una dirección para su funcionamiento, de acuerdo con el

texto normativo de su estatuto, por las presentes, 

DECRETO

el nombramiento de los siguientes cargos de la Oficina Diocesana de

Voluntariado de la Diócesis de Huelva:

Directora: Dª. Isabel Arteaga Macías.

Secretaria: Dª. María Quintana Mateos.

Tesorero: D. Juan Pedro Virella Sánchez.

Dado en Huelva, a diez de diciembre de 2025.

Por mandato del Excmo. Sr. Obispo

304



SANTIAGO GÓMEZ SIERRA

POR LA GRACIA DE DIOS Y DE LA SANTA SEDE APOSTÓLICA

OBISPO DE HUELVA

La modificación de la estructura territorial de la Diócesis, con la

creación de nuevas vicarías episcopales territoriales y una vicaría para la

Administración  de los Bienes Diocesanos y los Asuntos Institucionales,

requirió, una nueva formulación canónica que se adaptó a la nueva realidad

curial: el Estatuto de la Curia Diocesana aprobado el 8 de septiembre de 2021. 

Por decreto de 27 de junio de 2025 se suprimen la Delegación

Diocesana de Evangelización, Catequesis y Catecumenado, el Secretariado de

Pastoral de Juventud y Adolescencia, el del Movimiento de Cursillos de

Cristiandad y el Centro de Teología, Pastoral y Espiritualidad. Y dispuse la

creación de la Delegación Diocesana de Catequesis de Iniciación Cristiana y

Catecumenado de Adultos y la Delegación Diocesana de Pastoral de

Adolescentes y Jóvenes. El Movimiento de Cursillos de Cristiandad y el

Movimiento de Renovación Carismática Católica pasaron a depender del

Secretariado de Movimientos Apostólicos, de la Delegación Diocesana para

el Apostolado de los Laicos.

De la misma manera, por decreto de 26 de junio de 2025 se creó la

Delegación Diocesana de Evangelización Digital.

Por todo ello, en uso de nuestra potestad ordinaria (cf. c. 381 § 1),

abrogando las disposiciones anteriores, aprobamos, mediante el presente

DECRETO

la modificación del artículo 57 § 5 del capítulo 1 del Título VIII  

del Estatuto de la Curia Diocesana,

cuya redacción queda de la siguiente manera:

305



§ 5. Las Delegaciones, con sus Secretariados, si los tiene, que se

establecen por estos Estatutos son las siguientes:

-Delegación Episcopal para el Clero

-Secretariado para el Diaconado Permanente.

-Delegación Episcopal para la Vida Consagrada y Delegado Episcopal

con facultades de Vicario Episcopal para las Religiosas de Vida

Contemplativa.

-Delegación Diocesana para la Familia y Vida.

-Secretariado de Pastoral de los Mayores.

-Delegación Diocesana para el Apostolado de los Laicos.

-Secretariado de Movimientos Apostólicos: Acción Católica,

HOAC, Frater, Scouts Católicos y nuevas comunidades,

Movimiento de Cursillos de Cristiandad, Movimiento de

Renovación Carismática Católica.

-Secretariado de Apostolado del Mar.

-Secretariado de Pastoral de Carreteras.

-Secretariado de Pastoral del Turismo.

-Secretariado de Pastoral de Sordos.

-Delegación Diocesana de Catequesis de Iniciación Cristiana y

Catecumenado de Adultos.

-Secretariado para la Lectura Creyente de la Palabra.

-Secretariado de Pastoral de Tiempo Libre.

-Delegación Diocesana de Pastoral de Adolescentes y Jóvenes.

-Delegación Diocesana para la Pastoral Vocacional.

-Delegación Diocesana para las Misiones y Cooperación con las

Iglesias.

-Delegación Diocesana de Educación y Cultura.

-Delegación Diocesana de Pastoral Universitaria.

306



-Delegación Diocesana para la Liturgia.

-Secretariado para las Causas de los Santos.

-Secretariado Diocesano de Música Sacra.

-Secretariado de Peregrinaciones.

-Secretariado para las Asociaciones Eucarísticas.

-Secretariado de Ecumenismo, Relaciones Interconfesionales

y Diálogo Interreligioso.

-Delegación Diocesana para las Hermandades y Cofradías, Santuarios

y Piedad Popular.

-Delegación Diocesana para la Pastoral Social y Promoción Humana.

-Cáritas Diocesana.

-Secretariado de Pastoral de la Salud.

-Secretariado de Migraciones.

-Secretariado de Pastoral Penitenciaria.

-Manos Unidas.

-Delegación Diocesana para el Patrimonio Cultural.

-Delegación Diocesana para las Comunicaciones Sociales.

-Delegación Diocesana de Evangelización Digital.

La promulgación del presente Decreto se llevará a cabo tanto en el

Boletín Oficial del Obispado de Huelva, como por el sitio web oficial de esta

diócesis, tomando fuerza de obligar y entrando en vigor al día siguiente de su

publicación por cualesquiera de los medios anteriores.

 

Dado en Huelva, a 12 de diciembre de 2025.

Por mandato del Excmo. y Rvdmo. Sr. Obispo

307



DE LOS OBISPOS DEL SUR

COMUNICADO DE LA CLX ASAMBLEA ORDINARIA DE LOS OBISPOS DEL

SUR DE ESPAÑA

La Asamblea de los Obispos del Sur de España ha celebrado en

Córdoba, el 6 de octubre, su primera reunión del curso pastoral 2025-2026.

Integran la Asamblea los Obispos de las diócesis de Sevilla, Granada,

Almería, Asidonia-Jerez, Cádiz y Ceuta, Córdoba, Guadix, Huelva, Jaén y

Málaga. 

Se han incorporado a la Asamblea Mons. Jesús Fernández González,

Obispo de Córdoba, y Mons. José Antonio Satué Huerto, Obispo de Málaga,

quienes han tomado recientemente posesión de sus respectivas sedes. Los

Obispos les han expresado su acogida y les han dado la bienvenida.

Asimismo, han tenido palabras de agradecimiento, por sus trabajos en

la Asamblea y la entrega pastoral a sus Iglesias particulares, a los dos obispos

que han pasado a la condición de eméritos: Mons. Demetrio Fernández

González, en Córdoba, y Mons. Jesús Catalá Ibáñez, en Málaga, que ha

asistido a la reunión.

Cáritas

Cáritas Regional de Andalucía ha presentado a la Asamblea su

memoria anual de actividades correspondiente a 2024, un año en el que la

organización ha atendido a 97.555 personas en las 1.203 Cáritas Parroquiales

y 71 centros especializados con los que cuenta.

Según esta memoria, en 2024 se ha incrementado el número de

personas que han acudido a Cáritas. El programa de Acogida y Asistencia

atendió a un mayor número de personas, seguido por los programas destinados

a personas sin hogar, economía solidaria, empleo y familia. En Andalucía, las

prioridades de Cáritas han sido en vivienda, precariedad laboral, migrantes,

tratamientos médicos y alimentación. Estos datos reflejan el compromiso

308



continuo de Cáritas en la lucha contra la pobreza y la exclusión social,

adaptando sus recursos para dar respuesta a las necesidades más urgentes de

la población vulnerable.

Enseñanza

Los obispos han expresado su esperanza de que se produzcan avances

en la negociación del Convenio con la Consejería de Desarrollo Educativo,

con vistas a la renovación del acuerdo vigente desde 1993. Asimismo, han

mostrado su satisfacción por el mantenimiento de las cifras de matriculación

en la asignatura de Religión Católica.

Convenios

Los Obispos también han sido informados sobre los convenios con la

Junta de Andalucía que se encuentran en proceso de revisión. Ya se activó en

2024 la Comisión Mixta Junta-Iglesia para el Patrimonio Cultural y se han

constituido este año las diez Ponencias Técnicas Diocesanas para la gestión

y conservación del patrimonio eclesiástico andaluz. Del mismo modo, el

convenio de 1986 sobre asistencia religiosa en hospitales cuenta ya con un

borrador de nuevo acuerdo, actualmente en un estado muy avanzado de

tramitación.  Además, han dialogado sobre la necesidad de desarrollar

convenios en materia de turismo, donde la Iglesia y su patrimonio son

fundamentales en Andalucía.

Beatificaciones

La Asamblea ha expresado su alegría y ha felicitado al Obispo y a la

diócesis de Jaén por la aprobación de la beatificación de los 124 mártires del

Siglo XX en esa diócesis, que será el 13 de diciembre. También ha felicitado

al Obispo y a la diócesis de Almería por la próxima beatificación del sacerdote

Salvador Valera Parra, conocido como el “Cura Valera”, que será beatificado

el 7 de febrero de 2026.

Delegaciones

La Asamblea ha nombrado Obispo delegado para el Clero al Obispo

309



de Málaga, Mons. José Antonio Satué, y Obispo delegado para la Pastoral

Social al Obispo de Córdoba, Mons. Jesús Fernández. 

Oración por la paz

Terminó la Asamblea con la celebración de la Eucaristía, que se

ofreció por la paz en Oriente Medio, así como en otras zonas del mundo que

están en guerra. Los Obispos hacen suya la petición del Papa León XIV de

rezar por la paz, recuerdan que ningún fin justifica medios inhumanos y piden

que se detengan las guerras y se alcance la paz.

Córdoba, a 6 de octubre de 2025

ddd

310



DECRETO POR EL QUE SE ESTABLECEN LAS “TASAS DE LAS

CURIAS DIOCESANAS Y DE LAS PARROQUIAS” 

El mantenimiento y el funcionamiento de los diversos servicios de la

Curia diocesana y de las oficinas parroquiales suponen un capítulo importante

de los presupuestos de las diócesis y de las parroquias. Es justo ordenar el

funcionamiento de estos servicios, de modo que ellos mismos se financien en

lo posible. 

Uno de los modos con que financiar el mantenimiento de estos

servicios proviene de las tasas, que son cantidades que se perciben con ocasión

de determinados servicios administrativos.

 El canon 1264.1º del Código de Derecho Canónico encomienda a los

Obispos de la Provincia Eclesiástica “determinar las tasas que se han de pagar

por los actos de potestad ejecutiva graciosa o por la ejecución de los rescriptos

de la Sede Apostólica”.

En el mismo canon se dispone que tales tasas han de ser aprobadas por

la Santa Sede. Por Rescripto de la Sagrada Congregación para el Clero (nº.

95000743), de fecha 15 de marzo de 1995, se concede a la Provincia

Eclesiástica de Sevilla “la facultad de que dichas tasas puedan ser actualizadas

cada tres años en reunión de la Provincia, conforme al IPC”. 

Por el presente, DECRETAMOS, para las diócesis de nuestra

Provincia Eclesiástica, a excepción de las diócesis de Canarias y Tenerife, las

tasas de las curias diocesanas y de las parroquias que figuran en el Anexo que

forma parte del presente Decreto. Estas tasas entrarán en vigor el día 1 de

enero de 2026. 

Dado en Sevilla, a veinticuatro de noviembre de dos mil veinticinco. 

José Ángel Saiz Meneses Santiago Gómez Sierra

Arzobispo de Sevilla Obispo de Huelva

José Mazuelos Pérez Eloy Alberto Santiago Santiago

Obispo de Canarias  Obispo de Tenerife       

311



José Rico Pavés Jesús Fernández González

Obispo de Asidonia-Jerez Obispo de Córdoba

Ramón Dario Valdivia Jiménez

Administrador Apostólico de Cádiz y Ceuta

Isacio Siguero Muñoz, Pbro

Secretario de la Provincia eclesiástica

Prot. Nº 2/25

ANEXO  

A.   TASAS DE LA CURIA DIOCESANA  

1. ASOCIACIONES Y FUNDACIONES  

1.1 Erección canónica de una asociación  .............................................  100 € 

1.2 Instrucción del expediente de elecciones  .........................................  55 € 

1.3 Reestructuración de órganos de gobierno  ........................................  30 € 

1.4 Aprobación o reforma de los estatutos ...........................................  175 € 

1.5 Expediente para inscripción de una asociación/fundación en el Registro

de  Entidades Religiosas  ........................................................................ 225 € 

1.6 Instrucción del expediente de constitución de agrupación parroquial

..............................................................................................................  110 € 

1.7 Instrucción de cada proceso de impugnación.................................. 350 € 

1.8 Dispensa de la normativa canónica .................................................... 30 € 

1.9 Otras resoluciones o licencias ...........................................................  30 € 

312



2. SACRAMENTOS  

2.1 Tramitación de expediente matrimonial............................................ 30 € 

2.2. Escritura de poder para contraer matrimonio ................................... 35 € 

2.3 Licencia según el canon 1071 CIC ................................................... 25 € 

2.4 Licencia de matrimonio mixto ........................................................... 25 € 

2.5 Dispensa de impedimentos matrimoniales ........................................ 35 € 

2.6 Dispensa de una o ambas amonestaciones ........................................ 25 € 

2.7 Licencias de expedientes matrimoniales especiales (muerte presunta, 

vagos, extranjeros, por poder …) ............................................................ 55 € 

2.8 Convalidación de matrimonio .......................................................... 30 € 

2.9 Cualquier providencia no incluida en apartados anteriores ............... 20 € 

3. CULTO  

3.1 Instrucción del expediente de coronación canónica ....................... 400 € 

3.2 Licencia para establecer oratorio .................................................... 175 € 

3.3 Aprobación de documentos referentes a cementerios y tanatorios .... 55 € 

4. ASUNTOS ADMINISTRATIVOS  

4.1 Visados, legalizaciones y certificaciones .........................................  20 € 

4.2 Examen y aprobación de cuentas no parroquiales ............................  25 € 

4.3 Certificación para obtener el NIF ....................................................  30 € 

4.4 Censura de un libro sin interés comercial (cada 50 pág) .................  20 € 

4.5 Censura de un libro con interés comercial (cada 50 pág) .................  40 € 

4.6 Expediente de enajenación, permuta, etc. de bienes eclesiásticos, por cada

6.000€ ...................................................................................................... 60 € 

4.7 Otros expedientes que requieran aprobación por órgano Colegiado

(CDAE,  Colegio  de Consul tores,  Consejo Presbi teral )

................................................................................................................. 45 € 

4.8 Expedientes de redención de censos ............................................... 260 € 

313



4.9 Expedientes de matriculación de bienes inmuebles (además de los gastos

suplidos), por cada 100€ de valor catastral ................................................ 2 € 

4.10 Certificaciones de exención de IBI ....................... 3,5% de la exención 

4.11 Gestión de contratos de alquiler ........................... 75% de 1 mensualidad 

5. ARCHIVO  

5.1 Búsqueda de expediente o documento 

- Fijando año ............................................................................... 25 € 

     - Sin fijar año ......................................................A juicio del Archivero 

5.2 Licencia para modificación de libros sacramentales (entable, adopción,

legitimación, cambio de apellidos, etc) .................................................... 20 € 

 

B.   TASAS PARROQUIALES  

1. ASUNTOS MATRIMONIALES  

1.1 Anuencia para hacer expediente matrimonial en otra parroquia ...... 25 € 

1.2 Expediente para celebrar matrimonio en la misma Parroquia:       

- Expediente matrimonial ............................................................ 40 € 

     - Medio expediente ...................................................................... 25 € 

1.3 Expediente para celebrar matrimonio en otra Parroquia:       

- Expediente matrimonial ............................................................ 60 € 

     - Medio expediente ....................................................................... 30 € 

1.4 Licencia para celebrar matrimonio en iglesia no parroquial de la feligresía

.................................................................................................................60 € 

2. ASUNTOS ADMINISTRATIVOS  

2.1 Volante, nota o informe..................................................................... 10 € 

2.2 Certificación de partida ...................................................................... 15 € 

2.3 Certificación literal de partida ........................................................... 25 € 

2.4 Certificaciones literales o extractos de partidas de más de 75 años .. 30 € 

314



DECRETO SOBRE LAS OFRENDAS DE LOS FIELES CON

OCASIÓN DE LA CELEBRACIÓN DE SACRAMENTOS Y

SACRAMENTALES 

Desde los orígenes y hasta nuestros días, la Iglesia ha contado con la

ayuda de los fieles cristianos para el cumplimiento de sus fines espirituales.

El pueblo cristiano siempre ha ofrecido su ayuda generosa y solidaria para las

tareas litúrgicas, catequéticas, caritativas, sociales y misioneras de la Iglesia.

 Esta generosidad se extiende tanto a la Iglesia Universal como a la

diócesis y a las parroquias. De este modo, los fieles sostienen las instituciones,

obras de apostolado y servicios que la Iglesia lleva a cabo, así como mantienen

su patrimonio y el sostenimiento de las personas que se dedican con plena

atención a los trabajos de la Iglesia. 

Entre las diversas formas de ayuda económica a la Iglesia están las

ofrendas que tradicionalmente hacen los fieles, algunas de ellas en contadas

ocasiones de la vida, con motivo de las celebraciones litúrgicas y

devocionales. Estas ofrendas tienen sentido de participación en el culto y son

expresión de reconocimiento a Dios por los bienes que de Él se reciben. Al

mismo tiempo, también son un signo de solidaridad con las exigencias de

funcionamiento derivadas de los servicios que se ocasionan. 

El canon 1264.2º del Código de Derecho Canónico establece que es

competencia de la Provincia Eclesiástica “determinar las aportaciones que han

de hacerse con ocasión de la administración de los sacramentos y

sacramentales”.  

Por ello, los Obispos de la Provincia Eclesiástica de Sevilla, por el

presente DECRETO, establecemos lo siguiente: 

1º.- Fijamos las cantidades descritas en el Anexo del presente Decreto,

del que forma  parte, como orientadoras o indicativas para los fieles con

relación a las ocasiones que se citan. En todo caso, siguiendo las

recomendaciones del Papa Francisco, se evitará la más pequeña apariencia de

negociación o comercio, dejando claro que no es un precio a pagar, como si

se tratara de un impuesto a los sacramentos. 

315



2º.- Las ofrendas recibidas en tales ocasiones en la parroquia, salvo lo

que corresponde en su caso al estipendio de la misa, pasan a formar parte de

los bienes de la parroquia, conforme al canon 531, de cuya administración

habrá de darse cuenta e información, de conformidad con las normas

diocesanas vigentes. 

3º.- Por razón de las diversas aportaciones económicas, no se podrá

hacer diferencias en  las celebraciones, y ninguno de los fieles quedará privado

de servicios parroquiales, en igual forma que a todos, por su situación de

pobreza (Cf. cc. 848 y 1181; S.C. n.32). 

4º.- Los Párrocos y Rectores de iglesias, juntamente con el Consejo

Económico Parroquial, recordarán a los fieles la ayuda que la Iglesia necesita

de ellos y dispondrán el modo de que el contenido de este Decreto sea

conocido por todos.    

ºLas disposiciones del presente Decreto serán de aplicación en las parroquias,

santuarios, iglesias y demás templos no parroquiales de las diócesis de nuestra

Provincia Eclesiástica, a excepción de las diócesis de Canarias y Tenerife.

 Este decreto entrará en vigor el día 1 de enero de 2026.   

Dado en Sevilla, a veinticuatro de noviembre de dos mil veinticinco. 

     

José Ángel Saiz Meneses Santiago Gómez Sierra

Arzobispo de Sevilla Obispo de Huelva

José Mazuelos Pérez Eloy Alberto Santiago Santiago

Obispo de Canarias  Obispo de Tenerife       

José Rico Pavés Jesús Fernández González

Obispo de Asidonia-Jerez Obispo de Córdoba

316



Ramón Dario Valdivia Jiménez

Administrador Apostólico de Cádiz y Ceuta

Isacio Siguero Muñoz, Pbro

Secretario de la Provincia eclesiástica

Prot. Nº 4/25

    ANEXO  

A. CON OCASIÓN DE LA CELEBRACIÓN DE SACRAMENTOS Y

SACRAMENTALES  

1. Bautismo ............................................................................................. 45 € 

2. Matrimonio .....................................................................................  225 € 

3. Exequias .........................................................................................  130 €  

4. Misas en fiestas especiales  .................................................................. 90 € 

 

 B. DEVOCIONAL 

 

 1. Triduo, quinario, novenario (por día) ................................................  60 € 

2. Procesión ........................................................................................... 225 € 

317



DECRETO POR EL QUE SE ESTABLECEN LAS  “TASAS DE LOS

PROCESOS PARA LAS CAUSAS DE LOS SANTOS”  

La Constitución Divinus perfectionis magister dice que a los Obispos

diocesanos compete el derecho de investigar en todos los procesos

encaminados a una posible canonización (n. 1).  

Es de justicia que quienes promueven una causa de canonización deben

procurar los medios necesarios, aunque por motivos económicos ninguna

solicitud debe quedar impedida de recibir el servicio que necesite.  

En consecuencia, visto el canon 1649 del vigente Código de Derecho

Canónico, APROBAMOS, para las diócesis de nuestra Provincia Eclesiástica,

a excepción de las diócesis de Canarias y Tenerife, las tasas que figuran en el

Anexo que forma parte de este Decreto y que entrarán en vigor a partir del día

1 de enero de 2026.   

Dado en Sevilla, a veinticuatro de noviembre de dos mil veinticinco. 

José Ángel Saiz Meneses Santiago Gómez Sierra

Arzobispo de Sevilla Obispo de Huelva

José Mazuelos Pérez Eloy Alberto Santiago Santiago

Obispo de Canarias  Obispo de Tenerife       

José Rico Pavés Jesús Fernández González

Obispo de Asidonia-Jerez Obispo de Córdoba

Ramón Dario Valdivia Jiménez

Administrador Apostólico de Cádiz y Ceuta

Isacio Siguero Muñoz, Pbro

Secretario de la Provincia eclesiástica Prot. Nº 3/25

318



ANEXO  

CAUSA DE LOS SANTOS   

1. Postulación del voto previo a los Obispos (Obispos de la Provincia 

Eclesiástica y de otros lugares donde haya vivido o trabajo la persona  cuya

canonización se pretende) .......................................................................  80 € 

2. Publicación de la petición en el Boletín Oficial de la Diócesis

................................................................................................................. 20 € 

3. Decretos del Obispo diocesano (designación del Tribunal, nombramiento 

de la Comisión de historiadores, de censores teólogos,  de publicación de la

Causa, etc..) ............................................................................................. 80 € 

4. Admitida la Causa de virtudes, fama de martirio, milagros,            

h i s t ó r i c a s  y  e x h o r t a d a s ,  s e  h a c e  u n  d e p ó s i t o  d e

............................................................................................................ 3.000 € 

5. Sesiones de apertura y clausura, recogida de testimonios y  pruebas

documentales e históricas, dictamen de los censores teólogos,  informes de los

peritos médicos; por cada sesión celebrada .......................................... 180 € 

6. Sesiones de cotejo y preparación de trasuntos (copia oficial para  la Santa

Sede, junto a otra simple) ...................................................................... 180 € 

7. Sesiones de proceso de exhumación .................................................. 215 € 

  - Los gastos que ocasione el traslado de la Comisión Delegada a un

lugar distinto a la sede de la Delegación los asume la parte actora.   

- Los honorarios de los peritos, tanto en Historia como en Medicina,

así como de los censores teólogos serán pactados, en cada caso, entre la parte

actora y los peritos o censores.   

319



DECRETO POR EL QUE SE ESTABLECE “EL ESTIPENDIO DE

LA MISA” 

De acuerdo con la facultad que concede el canon 952§1 del Código de

Derecho Canónico, compete a la reunión de los Obispos de la Provincia

Eclesiástica fijar por decreto para toda la Provincia el estipendio que debe

ofrecerse por la celebración y aplicación de la misa.  

Por ello, con el fin de regular el estipendio de las misas manuales y de

las llamadas “misas gregorianas”, los Obispos de la Provincia Eclesiástica de

Sevilla, por el presente DECRETAMOS: 

1. Establecer, como referencia indicativa para la aportación de los

fieles, la cantidad de 10 euros como estipendio de las misas manuales y 360

euros como estipendio de las “misas gregorianas”. No obstante, los sacerdotes

celebrarán las misas por las intenciones de los fieles, sobre todo de los

necesitados, aunque no reciban ningún estipendio (cf. c. 945 § 2). 

2. Exhortar al fiel cumplimiento de las normas establecidas en el

Código de Derecho Canónico sobre el estipendio ofrecido para la celebración

de la misa (cf. cc. 945-958). Las presentes disposiciones, que entrarán en vigor

el día 1 de enero de 2026, serán de aplicación en las diócesis de nuestra

Provincia Eclesiástica, a excepción de las diócesis de Canarias y Tenerife.

 Dado en Sevilla, a veinticuatro de noviembre de dos mil veinticinco. 

José Ángel Saiz Meneses Santiago Gómez Sierra

Arzobispo de Sevilla Obispo de Huelva

José Mazuelos Pérez Eloy Alberto Santiago Santiago

Obispo de Canarias  Obispo de Tenerife       

320



José Rico Pavés Jesús Fernández González

Obispo de Asidonia-Jerez Obispo de Córdoba

Ramón Dario Valdivia Jiménez

Administrador Apostólico de Cádiz y Ceuta

Isacio Siguero Muñoz, Pbro

Secretario de la Provincia eclesiástica Prot. Nº 1/25

ddd

321



Delegación Diocesana para Hermandades y Cofradías

DECRETOS

Decreto de 6 de octubre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Hermandad de Penitencia de

Nuestro Padre Jesús Nazareno, Santísimo Cristo de la Sangre, Santísimo

Cristo Yacente, María Santísima de los Dolores, Nuestra Señora de la

Soledad y San Juan Evangelista” de Zalamea la Real.

Decreto de 6 de octubre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Hermandad de Nuestra Señora

del Rocío” de Escacena del Campo 

Decreto de 6 de octubre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Humilde y Venerable

Hermandad del Divino Redentor Cautivo y María Santísima de los

Desamparados” de Aracena

Decreto de 7 de octubre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Hermandad de la Santa Cruz de

la Calle Santa Ana y Nuestra Señora del Mar” de Bollullos Par del

Condado.

Decreto de 7 de octubre del 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Hermandad de la Sagrada

Oración de Jesús en el Huerto y María Santísima de la Victoria y San Judas

Tadeo” de Lepe.

Decreto de 8 de octubre del 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Hermandad de Penitencia y

Cofradía de Nazarenos de Nuestro Padre Jesús Cautivo y María Santísima

del Rosario” de Almonte.

322



Decreto de 9 de octubre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Venerable e Ilustre Hermandad

Sacramental del Santo Entierro de Cristo y Soledad de María” de Aracena.

Decreto de 9 de octubre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Hermandad del Sagrado

Corazón de Jesús” de Bollullos par del Condado.

Decreto de 14 de octubre de 2025

Aprobación Junta Gestora de la “Hermandad de Jesús de la Misericordia y

María Madre Dolorosa” de Cumbres. 

Decreto de 15 de octubre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Real, Muy Antigua, Ilustre,

Fervorosa y Humilde Hermandad de Nuestra Señora del Rocío” de La

Palma del Condado.

Decreto de 17 de octubre de 2025

Prórroga de la Junta de Gobierno de la “Hermandad de Penitencia y

Cofradía de Nazarenos del Sagrado Descendimiento de Nuestro Señor

Jesucristo, Nuestra Señora del Calvario, San Juan Evangelista y María

Santísima en la Resigna-ción de sus Dolores” de Huelva.

Decreto de 21 de octubre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Hermandad de Nuestra Señora

de Roca-Amador” de Encinasola. 

Decreto de 21 de octubre de 2025

Aprobación de Junta Gestora de la “Hermandad Sacramental y Cofradía de

Nazarenos del Dulce Nombre de Jesús, Nuestro Padre Jesús Nazareno y

María Santísima del Socorro” de Villalba del Alcor.

323



Decreto de 22 de octubre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Hermandad de Nuestra Señora

del Rocío” de Valverde del Camino. 

Decreto de 27 de octubre de 2025

Remodelación de Junta de Gobierno de la “Ilustre Hermandad de

Penitencia y Cofradía de Apostolado del Santísimo Cristo de la Fe y

Nuestra Señora de la Caridad” de Huelva.

Decreto de 28 de octubre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Antigua, Real e Ilustre

Hermandad de la Santa Cruz (calle Sevilla)” de la Palma del Condado. 

Decreto de 3 de noviembre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de “Consejo de Hermandades y

Cofradías de Semana Santa de la Ciudad de Huelva” de Huelva. 

Decreto de 5 de noviembre de 2025

Confirmación de Junta Gestora de la “Hermandad de la Sagrada

Resurrección de Nuestro Señor Jesucristo y María Santísima de la Luz” de

Huelva. 

Decreto de 10 de noviembre de 2025

Remodelación de Junta de Gobierno de la “Cofradía de la Santa Cruz,

Santo Sudario de Nuestro Señor Jesús de la Providencia y María Santísima

Madre de Gracia” de Huelva.

Decreto de 11 de noviembre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Real, Franciscana y Fervorosa

Hermandad de la Santa Cruz de la Calle Cabo, Santa Caridad y Nuestra

Señora del Rosario“de La Palma del Condado.

324



Decreto de 10 de noviembre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Real, Antigua, Ilustre y

Fervorosa Hermandad de Gloria y Cofradía de Nazarenos del Santo

Entierro de Cristo, Jesús Resucitado, Nuestra Señora de la Soledad, Santa

María Magdalena y Santa Ángela de la Cruz” de Hinojos.

Decreto de 11 de noviembre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Real, Franciscana y Fervorosa

Hermandad de la Santa Cruz de la Calle Cabo, Santa Caridad y Nuestra

Señora del Rosario“de La Palma del Condado.

Decreto de 10 de noviembre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Real, Antigua, Ilustre y

Fervorosa Hermandad de Gloria y Cofradía de Nazarenos del Santo

Entierro de Cristo, Jesús Resucitado, Nuestra Señora de la Soledad, Santa

María Magdalena y Santa Ángela de la Cruz” de Hinojos.

Decreto de 25 de noviembre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Fervorosa Hermandad del

Santísimo Cristo de la Vera Cruz y Nuestra Señora de la Esperanza” de

Bollullos par del Condado. 

Decreto de 25 de noviembre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Hermandad del Santísimo

Cristo de la Buena Muerte, Nuestra Señora de la Piedad, Santa Cruz y San

Francisco de Asís” de Almonte.

Decreto de 27 de noviembre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Ilustre, Fervorosa y Venerable

Hermandad de Nuestra Señora de la Victoria y San Roque” de Manzanilla.

325



Decreto de 9 de diciembre de 2025

Remodelación de Junta de Gobierno de la “Ilustre y Fervorosa Hermandad

de Nuestra Señora del Rocío” de Niebla. 

Decreto de 9 de diciembre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Real Hermandad de Nuestra

Señora del Rocío” de Rociana del Condado.

Decreto de 10 de diciembre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Antigua y Fervorosa

Hermandad del Santísimo Sacramento y Nuestra Señora del Puerto” de Isla

Cristina.

Decreto de 12 de diciembre de 2025

Remodelación de Junta de Gobierno de la “Ilustre y Franciscana

Hermandad y Cofradía de Nazarenos de la Triunfal Entrada de Jesús en

Jerusalén, Santísimo Cristo de la Sangre y María Santísima de la

Esperanza” de Moguer.

Decreto de 17 de diciembre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Hermandad de San Bartolomé

Apóstol” de Cumbres de San Bartolomé. 

Decreto de 17 de diciembre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Muy Ilustre, Fervorosa y

Franciscana Hermandad Matriz de Nuestra Señora de la Bella” de Lepe.

Decreto de 17 de diciembre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Real e Ilustre Hermandad de

Nuestra Señora del Rocío” de San Juan del Puerto.

326



Decreto de 18 de diciembre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Hermandad del Santo Cristo de

la Misericordia, Atado a la Columna de los Azotes y María Santísima de

Sión” de Gibraleón.

Decreto de 19 de diciembre de 2025

Remodelación de Junta de Gobierno de la “Hermandad del Santísimo

Cristo del Perdón, María Santísima de la Soledad, Nuestra Señora de la

Amargura, Ánimas Benditas del Purgatorio, Santa Ángela de la Cruz y San

Sebastián Mártir” de La Palma del Condado.

Decreto de 30 de diciembre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “Antigua y Fervorosa

Hermandad del Santísimo Sacramento y Nuestra Señora del Puerto” de

Zufre.

Decreto de 30 de diciembre de 2025

Confirmación de Junta de Gobierno de la “ Fervorosa Hermandad de

Nazarenos del Santísimo Cristo de Burgos, Nuestra Señora de los Dolores,

Santa María Magdalena y Santa Ángela de la Cruz“de Chucena. 

327



DE SECRETARÍA

Ministros extraordinarios de la Sagrada Comunión

15-10-2025 Parroquia de Santiago Apóstol, de Bollullos
del Condado, Dª Mª Carmen Martín Benito y
D. Álvaro Rojas Saavedra.

20-11-2025 Rvda. Madre Silvia López García-Tenorio,
Superiora de las HH. Oblatas de Cristo
Sacerdote.

Nombramientos: 

02-10-2025 Autorización de bendición y exposición al
culto público de una imagen de Nuestra
Señora Reina de la Paz, en la Parroquia de
Santiago Apóstol, de Huelva.

03-10-2025 Encomienda de cuidado Parroquial de Santa
Olalla del Cala, Arroyomolinos de León y
Cala a las HH. Obreras del Corazón de Jesús,
como moderador y referente pastoral, se
nombra al Rvdo. D. José Manuel Arbaiza
García

03-10-2025 Adjuntando como Templo jubilar la Capilla
del Colegio Diocesano “Sagrado Corazón de
Jesús”

06-10-2025 Rvdo. Sr. D. Gustavo Daniel León,
Arcipreste del Andévalo.

06-10-2025 Rvdo. Sr. D. Rafael Benítez Arroyo,
Arcipreste del Condado Occidental.

06-10-2025 Rvdo. Sr. D. Rufino Diego López Muñoz,
Arcipreste del Condado Oriental.

06-10-2025 Rvdo. Sr. D. José Antonio Sosa Sosa,
Arcipreste de la Costa.

328



06-10-2025 Rvdo. Sr. D. Manuel Beltrán Borrero,
Arcipreste de Huelva-Odiel.

06-10-2025 Rdo. Sr. D. Francisco Jesús Martín Sirgo,
Arcipreste de Huelva-Tinto.

06-10-2025 Rvdo. Sr. D. Juan José Travé González,
Arcipreste de la Mina.

06-10-2025 Rvdo. Sr. D. Manuel Sevillano Hierro,
Arcipreste de la Sierra.

16-10-2025 Autorizando lucrar indulgencia plenaria por
el Año Jubilar, el día 16 de octubre, en la
Capilla del Colegio Diocesano, Sagrado
Corazón de Jesús, de Huelva.

22-10-2025 Rvdo. Sr. D. Milton George, Administrador
Parroquial de Santa Olalla del Cala, de Cala y
de Arroyomolinos de León.

23-12-2025 Rvdo. Sr. D. José Manuel Romero Martín,
Arcipreste del Andévalo.

Órdenes Sagradas y Ministerios: 

Ministerios laicales

16-11-2025 Sr. D. Álvaro Fírvida Couso, Lector y
Acólito.

16-11-2025 Sr. D. Jesús Manuel Flichi Redondo, Lector y
Acólito.

16-11-2025 Sr. D. José Antonio Calañas Pérez, Lector y
Acólito.

16-11-2025 Sr. D. Juan José Martín Lorca, Lector y
Acólito.

329



Decretos: 

06-10-2025 Aprobando Consejo Directivo
de la Obra de Jesús Nazareno,
de Nerva.

10-10-2025 Aprobando Consejo de
Asuntos Económicos, de la
Parroquia de San Pedro, de
Huelva.

14-10-2025 Confirmando elección de
cargos de Manos Unidas.

14-10-2025 Aprobando Consejo Pastoral
Interparroquial de Nerva, La
Granada de Riotinto y Las
Delgadas.

14-10-2025 Aprobando Consejo Pastoral
Parroquial de la Parroquia de
San Pedro, de Huelva.

14-10-2025 Remodelando el Consejo
Pastoral Parroquial de la
Parroquia de Nuestra Señora
Estrella del Mar, de Huelva.

20-10-2025 Execración de la Capilla de la
Hospedería Reina de los
Ángeles, de Aracena. 

31-10-2025 Constitución de la Fundación
Monasterio de Santa Clara, de
Moguer y aprobación de los
Estatutos.

31-10-2025 Nombrando miembros de la
Fundación Monasterio de
Santa Clara, de Moguer.

330



04-12-2025 Aprobando Consejo de Asuntos
Económicos de la Parroquia de
Nuestra Señora de los Doce
Apóstoles, de La Redondela.

* * *

331



CRÓNICA DIOCESANA

LA PROCESIÓN JUBILAR MAGNA MARIANA FUE DISTINGUIDA CON LA

MEDALLA DE ORO DE LA PROVINCIA DE HUELVA

En reconocimiento a su dimensión religiosa, patrimonial y social, la

Diputación de Huelva entregó la Medalla de la Provincia a la Procesión Jubilar

Magna Mariana celebrada el pasado 20 de septiembre.

La Diócesis de Huelva celebró con profunda gratitud que la Procesión

Jubilar Magna Mariana, celebrada en el marco del Año Jubilar 2025, haya

recibido una de las máximas distinciones otorgadas por la Diputación: la

Medalla de Oro de la Provincia de Huelva. Este reconocimiento honró no solo

el valor religioso de la manifestación, sino también su aporte al patrimonio

cultural, la convivencia territorial y la proyección social de la provincia.

Desde el momento en que el obispo de Huelva, Mons. Santiago Gómez

Sierra, encabezó los actos preparatorios y espirituales para la Magna Mariana,

quedó claro que se trataba de un acontecimiento extraordinario. La procesión

reunió veinticuatro imágenes marianas coronadas y sacramentales de Huelva,

ofreciendo una peregrinación de fe que unió a fieles de todos los rincones.

En el discurso de entrega de la Medalla, la Diputación subrayó que la

Magna Mariana no fue simplemente un desfile procesional, sino una

experiencia vibrante de identidad comunitaria. Señaló cómo el evento articuló

cultura, patrimonio, turismo y participación social, convirtiéndose en un

símbolo de cohesión territorial.

Para la Diócesis de Huelva, el galardón representa un estímulo para

seguir fomentando iniciativas que integren la fe y el arte procesional con la

vida pública. La distinción subraya también el empeño conjunto entre

instituciones eclesiásticas, hermandades, ayuntamientos y organizaciones

civiles, que trabajaron con ilusión y responsabilidad desde la gestación de la

procesión hasta su celebración.

332



Así, la Medalla de Oro de la Provincia entregada este jueves, 20 de

noviembre, en el teatro Alcalde Juan Manuel Santana de Lepe, ha puesto en

valor un gesto de devoción mariana que ha trascendido lo estrictamente

religioso, manifestándose como una verdadera obra colectiva en favor del bien

común. La Diócesis agradece públicamente a la Diputación Provincial de

Huelva su reconocimiento y reafirma su compromiso de seguir construyendo

puentes entre la fe y la sociedad.

* * *

La Diócesis de Huelva celebra la festividad de su Patrona, la

Inmaculada Concepción

La Iglesia diocesana vivió el 8 de diciembre de 2025, la solemnidad de

la Inmaculada Concepción, Patrona de la Diócesis de Huelva, con una intensa

jornada marcada por la oración, la participación de fieles y la devoción

mariana.

La Santa Iglesia Catedral de Nuestra Señora de la Merced volvió a ser

el centro espiritual de la jornada, acogiendo la celebración de la Eucaristía

presidida por el obispo de Huelva, Mons. Santiago Gómez, acompañado por

miembros del Cabildo Catedralicio y numerosos sacerdotes de la diócesis.

Desde primeras horas de la mañana, numerosos fieles se acercaron para

encomendar sus intenciones a la Virgen en esta fiesta tan arraigada en la vida

e identidad de la Iglesia onubense.

En su homilía, el prelado recordó que la solemnidad de la Inmaculada

“nos invita a contemplar el amor de Dios reflejado en María, llena de gracia

desde el primer instante de su existencia”. Asimismo, animó a los presentes

a vivir este tiempo de Adviento “con la esperanza confiada de quien, como

María, sabe abrir el corazón a la voluntad de Dios”.

La celebración contó también con el acompañamiento musical del

333



Coro de la Catedral, que interpretó piezas propias de la solemnidad y ayudó

a crear un clima de profunda oración.

A lo largo del día, diversas parroquias y comunidades de la diócesis

celebraron también actos marianos, rosarios, vigilias y eucaristías en honor de

la Inmaculada, subrayando la fuerte tradición mariana que caracteriza a la

Iglesia en Huelva. Muchas hermandades se unieron igualmente a la jornada,

renovando su compromiso de vivir y difundir la fe a ejemplo de la Virgen.

La jornada culminó ante el Monumento a la Inmaculada Concepción

donde tuvo lugar una ofrenda floral a la patrona diocesana.

* * *

La Catedral de la Merced acoge la Fiesta de la Sagrada

Familia y la clausura del Año Jubilar Diocesano

La Santa Iglesia Catedral de la Merced celebró el domingo 28 de

diciembre, la Fiesta de la Sagrada Familia en el marco de la Eucaristía con la

que la Diócesis de Huelva clausuró el Año Santo Jubilar Diocesano, vivido

como un tiempo de gracia, conversión y esperanza.

La celebración estuvo presidida por el obispo de Huelva, Mons.

Santiago Gómez Sierra, y dio comienzo a las 12.00 horas, reuniendo a

numerosos fieles en una jornada de especial significado para la vida diocesana.

La Palabra de Dios, luz para la vida familiar

La liturgia de la Palabra ofreció una profunda reflexión sobre las

relaciones familiares a la luz de la fe. La primera lectura, tomada del libro del

Eclesiástico (3,2-6.12-14), subrayó el valor del respeto y la honra hacia los

padres como fuente de bendición y de vida: «Quien honra a su padre expía sus

334



pecados y quien respeta a su madre es como quien acumula tesoros».

En la segunda lectura, de la carta del apóstol san Pablo a los

Colosenses, el apóstol exhortó a las comunidades cristianas a revestirse de

compasión, bondad, humildad, mansedumbre y paciencia, invitando a

sobrellevarse mutuamente y a perdonarse, poniendo el amor como vínculo de

perfección en la vida familiar y comunitaria.

El Evangelio, según san Mateo (2,13-18), presentó a la Sagrada

Familia en medio de la dificultad y la prueba, obligada a huir a Egipto para

proteger al Niño Jesús de la amenaza de Herodes, mostrando así una familia

que confía y busca en todo la voluntad de Dios.

Una homilía centrada en la familia y la esperanza

En su homilía, Mons. Santiago Gómez Sierra invitó a contemplar a la

Sagrada Familia de Nazaret como el lugar donde el Hijo de Dios quiso hacerse

hombre, recordando que esta celebración, dentro de la octava de Navidad,

coincidía con la clausura del Año Santo Jubilar Diocesano, vivido bajo el lema

de la esperanza propuesto por el papa Francisco.

El Obispo recordó que el Jubileo ha sido un tiempo en el que la Iglesia

ha ofrecido a los fieles el don de la indulgencia plenaria como expresión del

tesoro de santidad compartido por la gran familia del cielo, animando a no

perder de vista los frutos espirituales recibidos.

A la luz de las lecturas proclamadas, Mons. Gómez Sierra destacó la

llamada del Eclesiástico a honrar y cuidar a los padres, especialmente en los

momentos de fragilidad y necesidad, así como la exhortación de san Pablo a

configurar las relaciones familiares desde el amor, la oración y la centralidad

de la palabra de Cristo.

Refiriéndose al Evangelio, subrayó que también la Sagrada Familia

vivió situaciones de dificultad, pero supo afrontarlas desde la fe y la confianza

en Dios. En este sentido, animó a dar gracias por las propias familias, aun

335



reconociendo sus límites e imperfecciones, y a renovar el compromiso

cristiano en los ámbitos privilegiados de la familia y el trabajo.

Como gesto concreto, invitó a ofrecer al Señor, en el seno de cada

hogar, prácticas sencillas que fortalezcan el amor: el perdón, una mayor

atención a los mayores o enfermos, o la oración compartida en familia, incluso

con gestos cotidianos como la bendición de la mesa.

La celebración concluyó con una llamada a poner la esperanza en

Cristo, verdadera esperanza que ha guiado el camino jubilar y que sigue

sosteniendo la vida de la Iglesia y de las familias cristianas de la Diócesis de

Huelva.

336



ACTIVIDADES DEL SR. OBISPO

OCTUBRE - DICIEMBRE

OCTUBRE

01 Preside la reunión del Consejo Episcopal en el Obispado. 

Preside la Santa Misa, en la Parroquia de San Pablo Apóstol, de
Huelva, conmemorativa del 50 Aniversario de su creación.

02 Asiste al Consejo del Gran Canciller de la Facultad de Teología de
Sevilla y Apertura del Curso.

Confirmaciones en Chucena e Hinojos.

03 Reunión de Sacerdotes del Quinquenio en el Seminario.

04 Encuentro de Consejos Pastorales y Económicos parroquiales, en el
Colegio Diocesano.

05 Preside la Santa Misa en el Centenario de la Fundación de la Ermita
del Carmen, con la Pro Hermandad de Ntra. Sra. del Carmen, en Isla
Canela.

06 Reunión de Obispos del Sur, en Córdoba.

07 Audiencias en el Obispado.

Preside la Santa Misa, con motivo de la jornada de la Iglesia por el
Trabajo Decente, en la Parroquia de la Purísima Concepción, de
Huelva.

08 Preside, en la S. I. Catedral, la Misa de los Santos Ángeles Custodios.
Patronos de la Policía Nacional.

Preside la reunión del Consejo Episcopal y de Arciprestes en el
Seminario, así como la toma de posesión de los nuevos Arciprestes.

Confirmaciones en Palos de la Frontera.

10 Audiencias en el Obispado.

Preside la Santa Misa en el Retiro de los Seminaristas, en la Casa El
Descanso de Mazagón.

Preside la Santa Misa en elTriduo Extraordinario, con motivo del 125
aniversario de la Asociación Parroquial de las Hijas de María
Inmaculada, en la Parroquia de San Andrés Apóstol, de Encinasola.

11 Encuentro con los diáconos en el Seminario.

337



Preside la Santa Misa, en la Parroquia de San Bartolomé, de Paterna
del Campo, con motivo del 450 Aniversario de la fundación de la
Hdad. de Nuestra señora del Carmen.

12 Preside en la S. I. Catedral la Misa en honor de Ntra. Sra. del Pilar,
Patrona de la Guardia Civil.

14 Audiencias en el Obispado.

Preside la Santa Misa Exequial de una Hermana Oblata de Cristo
Sacerdote, en el Monasterio de Santa María de la Cinta, de Huelva

Asiste a la conferencia del Director del Debate, D. Bieito Rubido,
organizada por la Asociación Católica de Propagandistas en el Centro
Cultural "José Luis García Palacios", de Huelva.

15 Audiencias en el Obispado.

Confirmaciones en la Universidad de Huelva.

16 Asiste a la Plenaria del Consejo del Presbiterio en el Seminario
Diocesano.

Presentación del Curso Pastoral y Santa Misa y missio de los
Profesores de Religión, en la Capilla del Colegio Diocesano

17 Encuentro de Rectores y Formadores de Seminarios. Madrid.

18 Encuentro de Rectores y Formadores de Seminarios. Madrid.

19 Encuentro de Rectores y Formadores de Seminarios. Madrid.

21 Visita Pastoral a la Parroquia de Ntra. Sra. Estrella del Mar, de Huelva.

22 Preside la reunión del Consejo Episcopal en el Obispado.

Confirmaciones en la Parroquia de San Leandro, de Huelva.

23 Reunión de la Provincia Eclesiástica en Sevilla.

24 Audiencias en el Obispado.

Visita Pastoral a la Parroquia de Ntra. Sra. Estrella del Mar, de Huelva.

25 Plenaria del Consejo de Pastoral Diocesano en el Seminario.

Visita Pastoral a la Parroquia de Ntra. Sra. Estrella del Mar, de Huelva.

26 Preside la Santa Misa en el CL Aniversario de la Fundación de la
Hdad. de las Angustias, y en la clausura del XI Congreso Nacional de

338



Hermandades y Cofradías de las Angustias, en la Parroquia de Nuestra
Señora de las Angustias, de Ayamonte.

28 Visita Pastoral a la Parroquia de Santiago Apóstol, de Huelva.

Preside la Santa Misa y bendice de la restauración de las pinturas
murales de dos capillas laterales de la Parroquia de San Miguel
Arcángel, de Campofrío.

29 Visita Pastoral a la Parroquia de Santiago Apóstol, de Huelva.

30 Audiencias en el Obispado.

31 Audiencias en el Obispado.

Preside la Santa Misa en la Parroquia de San Juan Bautista, de La
Palma del Condado, con motivo de la llegada de una nueva
Comunidad de las HH. Siervas del Hogar de la Madre a la ciudad.

NOVIEMBRE

01 Preside la Santa Misa en la Plaza de San Pedro, de Huelva, con motivo

del 175 Aniversario del Voto Asuncionista de las Hermandades de

Huelva, organizado por la Hermandad de Ntra. Sra. del Rocío, de

Huelva.

02 Visita Pastoral a la Parroquia de Santiago Apóstol, de Huelva.

Preside la Santa Misa, en el Retiro de Emaús, en la Capilla del Colegio

Diocesano.

Ejercicios Espirituales.

03 Ejercicios Espirituales.

04 Ejercicios Espirituales.

05 Ejercicios Espirituales

06 Ejercicios Espirituales.

07 Ejercicios Espirituales.

08 Preside la Peregrinación Jubilar y la Santa Misa de los Catequistas de

la Diócesis, en la S. I. Catedral.

339



11 Visita Pastoral a la Parroquia de Ntra. Sra. de la Merced, de Huelva.

Preside la reunión del Patronato de la Fundación Diocesana de

Enseñanza Manuel Siurot, en Bollullos par del Condado.

Charla Coloquio en el Teatro Salvador Távora, de Almonte, (Gala de

lo Social).

12 Consejo Episcopal en el Obispado.

Visita Pastoral a la Parroquia de Ntra. Sra. de la Merced, de Huelva.

13 Preside la Santa Misa en la S. I. Catedral, con motivo de la solemnidad

de San Leandro.

14 Audiencias en el Obispado.

Reunión de los Sacerdotes del Quinquenio en el Seminario.

Visita Pastoral a la Parroquia de Ntra. Sra. de la Merced, de Huelva.

15 Foto de familia de Cursillos de Cristiandad en la Casa de Ejercicios de

Ntra. Sra. de la Cinta.

Jubileo de Acción Caritativa: Jornada de los Pobres, en la S. I.

Catedral.

16 Visita Pastoral a la Parroquia de Ntra. Sra. de la Merced, de Huelva.

Santa Misa e institución de acólitos y lectores de varios laicos.

Preside la Santa Misa, en el retiro de Effetá.

17 Entrevistas en el Obispado.

Asiste al acto de Apertura del Curso 2025/26 de la UNED, en el

Ayuntamiento de Huelva.

20 Recoge la Medalla de Oro de la Provincia de Huelva, concedida al

Obispado por la Procesión Jubilar Magna Mariana, en el Teatro

Municipal Alcalde Juan Manuel Santana, de Lepe.

21 Audiencias en el Obispado.

22 Peregrinación Diocesana al Santuario Diocesano de Nuestra Señora de

la Cinta, JMJ de la Iglesia Particular.

340



23 Preside la Santa Misa en la Convivencia de las Comunidades

Neocatecumenales de Huelva, en Pilas (Sevilla).

25 Visita Pastoral a Moguer.

26 Consejo Episcopal en el Obispado.

27 Asiste a la Formación Permanente del Clero en el Seminario.

Visita Pastoral a la Parroquia de Nuestra Señora de la Granada, de

Moguer.

28 Audiencias en el Obispado.

Visita Pastoral a la Parroquia de Nuestra Señora de la Granada, de 

Moguer 

29 Visita Pastoral a la Parroquia de Nuestra Señora de la Granada, de

Moguer 

30 Visita Pastoral a la Parroquia de Nuestra Señora de la Granada, de

Moguer 

Preside la Santa Misa en el Santuario Diocesano de Ntra. Sra. de la

Cinta, con motivo de la celebración del 625 Aniversario del culto a la

Virgen de la Cinta.

DICIEMBRE

02 Audiencias en el Obispado.

03 Preside la reunión del Consejo Episcopal en el Obispado.

04 Retiro de Adviento en el Seminario.

05 Audiencias en el Obispado.

Preside la Misa exequial por D. Manuel Flores Caballero, miembro del
Consejo Diocesano de Asuntos Económicos, en  la  Parroquia de San
Pedro, de Huelva.

06 Día de las Familias en el Seminario.

07 Celebra la Santa Misa y visita a los sacerdotes mayores en la
Residencia Sta. Teresa Jornet, de Huelva.

341



Asiste a la Vigilia de la Inmaculada, en la Iglesia de San Francisco
Javier, de Huelva.

08 Preside la Santa Misa Estacional de la Inmaculada, Patrona de la
Diócesis,  en la S. I. Catedral, impartiendo la Bendición Papal a su
término.

Asiste a la Ofrenda de Flores en el monumento a la Inmaculada
Concepción, en la Plaza Arqueológica de Huelva.

09 Visita Pastoral a la Parroquia de San Bartolomé Apóstol, de Rociana
del Condado.

10 Consejo Episcopal en el Obispado.

11 Asiste a la reunión del Arciprestazgo del Condado Oriental, en
Almonte.

Visita Pastoral a la Parroquia de San Bartolomé Apóstol, de Rociana
del Condado.

12 Audiencias en el Obispado.

Visita Pastoral a la Parroquia de San Bartolomé Apóstol, de Rociana
del Condado.

13 Visita Pastoral a la Parroquia de San Bartolomé Apóstol, de Rociana
del Condado.

16 Visita Pastoral a la Parroquia de San Vicente Mártir, de Villarrasa.

17 Consejo Episcopal en el Obispado.

18 Por la mañana, preside la Solemne Función de la Virgen de los
Remedios, Patrona de la villa, dentro de la Visita Pastoral a Villarrasa.

Por la tarde, preside la Función Principal de Instituto de la Virgen de
la Esperanza, en la Capilla de Nuestra Señora de la  Esperanza, de
Huelva.

19 Audiencias en el Obispado.

Celebra la Sta. Misa, en la Casa de la Iglesia, con Cáritas Diocesana.

Celebra la Santa Misa de Navidad en el Centro Penitenciario de
Huelva.

Cena  de Navidad en el Seminario.

342



20 Visita Pastoral a loa Parroquia de San Vicente Mártir, deVillarrasa.

En la Parroquia de Sta. María Madre de la Iglesia, de Huelva, preside
la Santa Misa en la conmemoración del 50 Aniversario de la Bendición
de la Imagen del Stmo. Cristo de la Fe.

21 Visita a las Madres Carmelitas de la A. O., del Monasterio de San Juan
Bautista, de Villalba del Alcor.

Visita Pastoral a la Parroquia de San Vicente Mártir, de Villarrasa.

22 Preside la Santa Misa Exequial de Dª Isabel Fernández Goncet, en la
capilla del tanatorio de Mairena del Aljarafe (Sevilla).

23 Preside la Santa Misa Exequial de D. Antonio Pontón Práxedes,
Expresidente de la Audiencia provincial de Huelva, en la Parroquia de
la Purísima Concepción.

24 Visita a las HH. Oblatas de Cristo Sacerdote, del Monasterio de Santa
María de la Cinta, de Huelva.

Celebra la Sta. Misa en la Capilla de la Residencia Sta. Teresa Jornet,
de Huelva.

Preside la Santa Misa del Gallo en la S. I. Catedral.

25 Preside la Santa Misa del Día de Navidad en la S. I. Catedral.

26 Visita a las MM. Carmelitas Descalzas, en el Monasterio de la Divina
Misericordia y San José, de Cumbres Mayores.

Visita en Aracena, a las Hermanitas de los Ancianos Desamparados, en
el Hogar Reina de los Angeles; y a las MM. Carmelitas  de la Orden de
los Hermanos de la B.V.M del Monte Carmelo, en el Convento de
Santa Catalina Mártir.

Visita a las Hermanas de Belén, de la Asunción de la Virgen y San
Bruno, en Marigenta, Zalamea la Real.

27 Celebra la Santa Misa, en el Encuentro de jóvenes cofrades de la
capital, en la Parroquia de San Francisco de Asís, de Huelva.

Preside la Santa Misa y Sabatina en el Santuario Nacional de Nuestra
Señora del Rocío. A su finalización procede a la bendición de los
atributos argenteos de la sagrada imagen de la Virgen, donados por un
grupo de almonteños.

28 Clausura del Año Jubilar en la S. I. Catedral.

343



30 Convivencia del Clero por Navidad en el Seminario.

  31 Meditación en el Monasterio de Santa María de la Cinta, de las Hnas.
Oblatas de Cristo Sacerdote, de Huelva.

* * *

344



ANEXO DOCUMENTAL

ESTATUTOS DEL CONSEJO DEL PRESBITERIO

DE LA DIÓCESIS DE HUELVA

PREÁMBULO

El Concilio Vaticano II enseña que los presbíteros, en virtud del

sacramento del orden y asociados al ministerio episcopal, forman con su

Obispo un único presbiterio al servicio del Pueblo de Dios (LG 28). Los

presbíteros son colaboradores y consejeros necesarios del obispo en el

ministerio y función de enseñar, santificar y apacentar, promoviendo entre sí

la caridad fraterna y una corresponsabilidad pastoral que fortalece la

edificación de la Iglesia particular (CD 28).

El Consejo del Presbiterio (PO 7) constituye un cauce estable para el

discernimiento pastoral, el diálogo y la consulta ordenada, reflejando la

diversidad de ministerios y situaciones pastorales presentes en la diócesis y

haciendo visible la unidad del presbiterio en torno a su Obispo.

El Código de Derecho Canónico, acogiendo esta doctrina, define el

Consejo del Presbiterio como el "senado del Obispo", integrado por sacerdotes

representantes del presbiterio, cuya misión es asistirlo en el gobierno de la

diócesis conforme a la norma del derecho (CIC 495 §1). Asimismo, determina

su constitución obligatoria en cada Iglesia particular, por ser el presbiterio uno

de los elementos esenciales constitutivos de la diócesis (CIC 369), y establece

que únicamente los sacerdotes pueden ser electores y elegidos (CIC 498).

La tradición reciente del Magisterio confirma esta visión. El

Documento Final de la XVI Asamblea General Ordinaria del Sínodo recuerda

que la sinodalidad debe expresar el modo ordinario de vivir y obrar de la

Iglesia, requiere estructuras y procesos eclesiales que la expresen a nivel

institucional y la realicen en eventos sinodales convocados por la autoridad

competente según los procedimientos específicos (n.30). Indica que la

sinodalidad ofrece el marco interpretativo más adecuado para comprender el

ministerio jerárquico (n. 33). Asimismo, reafirma que el obispo y los

345



presbíteros están al servicio del anuncio del Evangelio y de la edificación de

la comunidad eclesial, llamados a vivir la fraternidad y a caminar juntos en el

servicio pastoral (n. 69-72). Estimula a fortalecer los organismos de

corresponsabilidad, donde la consulta, el diálogo y la escucha recíproca se

hagan realidad, entre ellos, de forma particular, cita el Consejo del Presbiterio

(n. 103).

Atendiendo a estos principios doctrinales, pastorales y jurídicos; en

conformidad con la normativa canónica vigente; acogiendo la llamada a una

renovada conversión pastoral y misionera de la Iglesia (EG 25); y queriendo

desarrollar cada vez mejor el estilo propio de la Iglesia sinodal misionera, se

aprueban los presentes Estatutos del Consejo del Presbiterio de la Diócesis de

Huelva, órgano estable de comunión sacerdotal y de cooperación en el

gobierno pastoral, destinado a colaborar con el Obispo en el discernimiento,

impulso y coordinación de la acción evangelizadora de la diócesis, el cual se

regirá por las normas que siguen.

CAPÍTULO I: NATURALEZA Y FINALIDAD

Artículo 1. Naturaleza

1. El Consejo del Presbiterio es un órgano consultivo del Obispo

diocesano, constituido en representación del presbiterio y configurado como

su Senado, conforme a los cánones 495-501 del Código de Derecho Canónico.

2. Tiene carácter estrictamente diocesano y expresa la comunión

jerárquica y la colaboración estable de los presbíteros con el Obispo en el

ejercicio de su función pastoral.

3. Compete exclusivamente al Obispo diocesano convocar el

Consejo, presidir sus sesiones y determinar los asuntos a tratar, sin perjuicio

de las propuestas que puedan presentar sus miembros (c. 500 §1).

Artículo 2. Finalidad

1. Corresponde al Consejo Presbiteral prestar ayuda al Obispo en

el gobierno de la diócesis, emitiendo pareceres y propuestas orientadas a

promover, del modo más adecuado, el bien pastoral del Pueblo de Dios (c. 495

346



§1).

2. Son fines propios del Consejo:

a) Favorecer la comunión y coordinación del presbiterio con el

Obispo y entre los propios presbíteros.

b) Contribuir al discernimiento pastoral sobre la vida y el

ministerio de los presbíteros, así como sobre las necesidades y desafíos

pastorales de la diócesis.

c) Impulsar con espíritu sinodal, dentro del marco canónico, la

corresponsabilidad y la participación en la misión evangelizadora de la Iglesia

particular.

Artículo 3. Naturaleza consultiva, ejercicio de la corresponsabilidad y

relación con el Obispo diocesano

1. El Consejo Presbiteral, conforme al derecho universal, tiene

carácter estrictamente consultivo; sus dictámenes carecen de fuerza vinculante

y su actuación exige siempre la presencia o autorización del Obispo diocesano,

a quien corresponde en exclusiva el ejercicio de la potestad de régimen en la

diócesis (c. 500 § 2-3). 

2. El Consejo ejercerá su función consultiva dentro del dinamismo

de la sinodalidad, según el cual la consulta no constituye una mera formalidad,

sino que se entiende como auténtica participación corresponsable del

presbiterio en el discernimiento y en la orientación de la acción pastoral de la

Iglesia particular, conforme a la misión recibida.

3. El Obispo diocesano, en el ejercicio de su responsabilidad

propia, escuchará al Consejo en espíritu de diálogo institucional, búsqueda del

bien común eclesial y comunión afectiva y efectiva con su presbiterio,

integrando con diligencia en su juicio pastoral los elementos relevantes que

hayan surgido del proceso consultivo, según el estilo de gobierno sinodal.

4. La consulta al Consejo deberá desarrollarse de modo que el

presbiterio pueda expresar con libertad y prudencia su parecer, garantizando

el respeto a la diversidad de experiencias ministeriales y la atención a las

347



necesidades reales del Pueblo de Dios.

5. En conformidad con el derecho (c. 495 §1; c. 501), el Obispo

está obligado a constituir nuevamente el Consejo Presbiteral en el plazo

máximo de un año cuando la sede haya quedado vacante o cuando el Consejo

hubiera sido legítimamente disuelto.

6. En tales circunstancias, el proceso de constitución deberá

orientarse a asegurar la representatividad, estabilidad y funcionalidad del

Consejo, para que pueda cumplir adecuadamente su misión de órgano

cualificado de consulta y de cooperación en el gobierno de la diócesis,

conforme a la norma del derecho.

CAPÍTULO II: COMPETENCIAS DEL CONSEJO PRESBITERAL

Artículo 4. Ámbito general de competencia y rendición de cuentas

1. Son materias de competencia del Consejo Presbiteral todos

aquellos asuntos legalmente permitidos relativos al ejercicio del ministerio

sacerdotal, a la vida y misión del presbiterio y al gobierno pastoral que el

Obispo y los presbíteros ejercen en favor de la comunidad cristiana. En dicho

ámbito se incluyen, según la naturaleza consultiva del Consejo, aquellas

cuestiones que contribuyan a una gestión responsable, transparente y coherente

de las tareas pastorales, de acuerdo con los principios de rendición de cuentas

propios de una Iglesia sinodal, sin perjuicio del ejercicio de la potestad de

régimen que corresponde exclusivamente al Obispo diocesano.

2. El Consejo Presbiteral podrá ser consultado sobre materias que,

aun no requiriendo aprobación colegial, supongan para el Obispo diocesano un

deber pastoral de informar, explicar, motivar y evaluar -según las diversas

formas de rendición de cuentas- decisiones relevantes para la vida de la

diócesis, especialmente cuando afecten de modo significativo a la misión

evangelizadora, a la administración de bienes, a la atención del clero o al

funcionamiento de estructuras pastorales.

3. Dicha rendición de cuentas deberá realizarse de modo conforme

al derecho, fomentando la transparencia, la claridad en la exposición de

348



criterios, la comunicación de los procedimientos utilizados y la valoración

conjunta de los frutos y dificultades de la acción pastoral.

4. Quedan excluidos del tratamiento del Consejo los asuntos que,

por su propia naturaleza, requieran un procedimiento reservado, estén sujetos

a secreto pontificio o ministerial, o exijan estricta confidencialidad canónica;

sin perjuicio de que el Obispo, cuando sea jurídicamente posible y

pastoralmente conveniente, pueda ofrecer al Consejo información general que

permita comprender el marco y las implicaciones pastorales de tales

cuestiones.

5. El ejercicio de la rendición de cuentas en relación con el

Consejo Presbiteral deberá orientarse siempre a fortalecer la comunión

eclesial, a promover una gestión prudente y responsable de la vida diocesana,

y a favorecer la participación ordenada del presbiterio en la misión común, de

acuerdo con el espíritu y las exigencias de una Iglesia que camina en clave de

sinodalidad.

Artículo 5. Competencias determinadas por el Derecho

El Consejo Presbiteral debe ser oído por el Obispo diocesano para los

casos previstos en el Derecho Canónico:

5.1. Ser oído por el Obispo diocesano (c. 500 §2)

a) Para la convocación y celebración del Sínodo diocesano (c.

461 §1).

b) Para erigir, suprimir o cambiar notablemente las parroquias

(c. 515 §2).

c) Para establecer las normas que regulan el destino y

distribución de las ofrendas parroquiales y la congrua

remuneración de los sacerdotes que desempeñan funciones

parroquiales (c. 531).

d) Para decidir acerca de la obligatoriedad de constituir

Consejos Pastorales Parroquiales (c. 536 §1).

e) Para dar consentimiento a la edificación de una nueva iglesia

(c. 1215 §2).

349



f) Para reducir una iglesia a uso profano no sórdido cuando

existan causas graves que lo aconsejen (c. 1222 §2).

g) Para imponer un tributo moderado a las personas jurídicas

públicas sujetas a su jurisdicción y, en caso de grave necesidad,

una contribución extraordinaria y moderada a otras personas

físicas y jurídicas eclesiásticas (c. 1263).

5.2. Competencias electivas y participativas

a) Elegir de entre sus miembros a dos procuradores para asistir

con voz y voto consultivo al Concilio Provincial (c. 443 §5).

b) Participar todos los consejeros, con voz y voto consultivo, en

el Sínodo Diocesano (c. 463 §1, 4º).

c) Designar, a propuesta del Obispo, un grupo estable de

párrocos que intervengan según derecho en los procedimientos

relativos a la remoción o traslado de párrocos (cc. 1740; 1742

§1; 1745; 1750).

Artículo 6. Competencias por voluntad del Obispo

Conviene que sean sometidos al discernimiento del Consejo, por

voluntad del Obispo diocesano, los asuntos de mayor importancia relativos al

ejercicio pastoral. Entre ellos:

a) Informar y asesorar sobre los planes pastorales diocesanos, su

aplicación y evaluación.

b) Proponer orientaciones relativas a la vida y ministerio de los

presbíteros, a la formación permanente, espiritualidad, acompañamiento y

fraternidad sacerdotal.

c) Expresar al Obispo las inquietudes, necesidades y situaciones que

vive el presbiterio diocesano.

d) Dar su parecer sobre la normativa referente a los bienes parroquiales,

la remuneración del clero y los presupuestos diocesanos.

e) Deliberar, a propuesta del Obispo, acerca de las medidas de gobierno

que se deriven del estudio, valoración y sugerencias del Consejo Pastoral

350



Diocesano u otros organismos pastorales (cf. Decreto CEE 26-11-1983, art. 3

§4.2).

f) Aquellos otros asuntos que el Obispo determine, así como los que el

propio Consejo proponga legítimamente conforme a los presentes Estatutos (c.

500 §1-2).

Artículo 7. Competencias propias del Pleno

Corresponde al Pleno del Consejo Presbiteral:

a) Elegir a los miembros que deban integrar la Comisión Permanente,

conforme a los presentes Estatutos.

b) Emitir parecer sobre los asuntos incluidos en el orden del día por el

Obispo.

c) Aprobar las actas de sus propias sesiones.

d) Ejercer cuantas otras funciones le atribuyan el derecho y estos

Estatutos.

CAPÍTULO III

COMPOSICIÓN DEL CONSEJO Y DESIGNACIÓN DE SUS

MIEMBROS

Artículo 8. Composición general

1. El Consejo Presbiteral está integrado por miembros natos,

miembros elegidos por los presbíteros y miembros designados libremente por

el Obispo diocesano, conforme al canon 497.

2. El Obispo diocesano preside el Consejo y vela por su adecuada

composición, respetando la proporción establecida por el Derecho Canónico

y por el Decreto General de la Conferencia Episcopal Española de 26 de

noviembre de 1983.

3. Los miembros elegidos deben constituir al menos la mitad del

total de los integrantes del Consejo (c. 497 & 1).

4. La suma de miembros natos y designados no podrá superar la

351



mitad del total.

Artículo 9. Miembros natos

Son miembros natos:

a) El Vicario General.

b) Los Vicarios Episcopales.

c) El Vicario Judicial.

d) El Secretario General y Canciller, si fuera sacerdote.

e) El Rector del Seminario Diocesano.

f) El Director del Instituto Teológico San Leandro, si fuera sacerdote.

g) El Presidente del Cabildo de la Catedral.

h) El Ecónomo diocesano, si fuera sacerdote.

i) El Delegado Episcopal para el Clero.

j) Los sacerdotes Delegados Episcopales para la Catequesis, la Liturgia

y la Pastoral Social y Promoción Humana, si fueran sacerdotes.

Artículo 10. Miembros elegidos

1. Tienen derecho de elección, activo y pasivo, los sacerdotes

indicados en el c. 498 §1-2:

a) Los presbíteros seculares incardinados en la diócesis.

b) Los sacerdotes seculares no incardinados que ejercen un

oficio en la diócesis con mandato o autorización del Obispo.

c) Los sacerdotes religiosos o miembros de sociedades de vida

apostólica que residan legítimamente en la diócesis y desempeñen un oficio

eclesiástico autorizado.

d) Los sacerdotes con domicilio o cuasi-domicilio en la

diócesis, según determinación estatutaria.

2. A efectos de representación equilibrada del presbiterio (cfr. c.

499), serán miembros elegidos por sus respectivos representados:

a) Un representante de cada arciprestazgo entre los párrocos,

352



equiparados y vicarios parroquiales, distinto del arcipreste.

b) Dos representantes de los arciprestes.

c) Un representante de los sacerdotes que ejercen ministerios

no parroquiales, como capellanías hospitalarias, docentes, penitenciarias,

asistenciales, monasterios y consiliarios diocesanos.

d) Dos representantes de los sacerdotes incardinados en un

instituto de vida consagrada, sociedad de vida apostólica, asociación clerical

o prelatura personal sin oficio parroquial.

e) Un representante de los sacerdotes que, no estando incluidos

en los párrafos anteriores, proceden de Iglesias orientales sui iuris, célibes o

casados, y de los sacerdotes fidei donum y aquellos que provienen de otras

naciones.

f) Dos representantes de los sacerdotes jubilados

canónicamente.

3. Cada miembro elegido contará con un sustituto, elegido

mediante votación distinta, conforme al artículo 14.

Artículo 11. Miembros designados por el Obispo

1. El Obispo diocesano puede designar libremente a sacerdotes

como miembros del Consejo Presbiteral, teniendo en cuenta la representación

equilibrada del presbiterio y las necesidades pastorales de la diócesis (c. 497,

3º).

2. Los sacerdotes designados permanecerán en su cargo por el

periodo establecido para el Consejo o hasta que el Obispo determine su cese

por causa justa.

Artículo 12. Procedimiento electoral

1. Las elecciones para constituir el Consejo del Presbiterio serán

convocadas por el Obispo diocesano, como presidente del mismo (c. 166 & 1).

2. Las elecciones de los representantes de los arciprestazgos serán

convocadas y presididas por el Arcipreste, actuando como escrutadores los dos

sacerdotes más jóvenes presentes. El acta se remitirá al Canciller-Secretario

353



General.

3. Las elecciones de los representantes de los demás grupos

señalados en el art. 9.2 serán convocadas y presididas por el Vicario General

y el Canciller-Secretario General, quienes enviarán el censo electoral

correspondiente, la convocatoria y levantarán acta. Entre los escrutadores se

elegirán dos oficiales de la Curia diocesana. Las votaciones de estos grupos

podrán realizarse por correo.

4. A los religiosos la convocatoria se enviará a través del Superior

de la casa respectiva.

Artículo 13. Ejercicio del derecho de elección

1. Ningún sacerdote podrá ejercer más de un voto activo o pasivo

en el proceso electoral, aunque pertenezca a más de un grupo de los

mencionados en el artículo 9 (c. 168).

2. El sacerdote que pertenezca a varios grupos deberá comunicar

al Secretario General-Canciller, antes de la elección, a cuál de ellos desea

adscribirse.

3. Las elecciones se regirán por los cc. 119, 166 y 167.

CAPÍTULO IV

ÓRGANOS DEL CONSEJO

Sección 1. El Presidente

Artículo 14. Naturaleza del Presidente

El Obispo diocesano es el Presidente y Moderador nato del Consejo

Presbiteral. Podrá ejercer sus funciones personalmente o, cuando se encuentre

ausente o impedido, por medio del Vicario General; en casos determinados

podrá igualmente designar un Delegado para presidir una sesión concreta.

Artículo 15. Competencias del Presidente

Corresponde al Presidente:

354



a) Constituir el Consejo Presbiteral conforme a lo dispuesto en

estos Estatutos.

b) Convocar las sesiones del Consejo Presbiteral.

c) Establecer y aprobar el Orden del Día de cada sesión.

d) Presidir las reuniones del Consejo.

e) Crear comisiones, ponencias o grupos de trabajo, señalando

expresamente su cometido y duración.

f) Publicar y divulgar por sí o por otros las decisiones y acuerdos

del Consejo.

g) Conceder fuerza decisoria a los acuerdos adoptados por el

Consejo cuando lo estime oportuno.

h) Elegir a los miembros de libre designación del Consejo

Presbiteral y extender los nombramientos de todos los consejeros.

Sección 2. El Moderador

Artículo 16.

Aunque el Obispo diocesano sea el Moderador nato del Consejo,

ejercerá ordinariamente esta función el Vicario General o aquel que sea

elegido por los propios consejeros.

Artículo 17. Funciones del Moderador

Compete al Moderador:

17.1. Prever la distribución del tiempo de las sesiones según la

naturaleza y complejidad de los temas incluidos en el orden del día.

17.2. Abrir, tras la presentación del ponente, la ronda de intervenciones

y diálogo entre los consejeros.

17.3. Ordenar las intervenciones, conceder la palabra y regular la

duración de las mismas.

17.4. Proponer la votación, cuando el asunto lo requiera y haya sido

suficientemente debatido a juicio de los propios consejeros.

Sección 3. El Pleno

355



Artículo 18. Naturaleza y constitución del Pleno

1. El Pleno es la reunión de todos los miembros del Consejo, bajo

la presidencia del Obispo o de su Delegado.

2. Queda válidamente constituido con la presencia de la mayoría

absoluta de sus miembros con derecho a voto.

Artículo 19. Reuniones

1. El Pleno se reunirá, de forma ordinaria, al menos tres veces al

año.

2. Habrá sesiones extraordinarias cuando lo decida el Obispo o lo

solicite la mayoría de los miembros.

3. El desarrollo de las reuniones se ajustará al orden del día, salvo

que por razones graves o urgentes aconsejen modificarlo.

Sección 4. La Comisión Permanente

Artículo 20. Composición

Forman la Comisión Permanente:

a) El Obispo diocesano o su Delegado, habitualmente el Vicario

General, que la presidirá.

b) Un Vicario episcopal.

c) Tres presbíteros elegidos por el Pleno.

d) El Secretario del Consejo, que actuará igualmente como

Secretario de la Comisión con voz y voto, si fuera sacerdote.

Artículo 21. Competencias de la Comisión Permanente

Corresponde a la Comisión Permanente:

a) Proponer al Obispo los temas para el Pleno.

b) Recibir sugerencias e iniciativas de los consejeros y de los

presbíteros de la diócesis.

c) Asesorar al Obispo en la designación del ponente o relator de

cada tema y en la metodología a seguir.

356



d) Preparar, con la aprobación del Obispo, el orden del día de cada

Pleno.

e) Coordinar el trabajo de las comisiones o ponencias creadas para

el estudio de asuntos concretos.

f) Reunirse con la periodicidad necesaria para preparar

adecuadamente las sesiones del Pleno.

Sección 5. El Secretario

Artículo 22. Designación

1. El Secretario será elegido por el Pleno. El Obispo podrá

proponer que lo sea el Secretario General de la Curia, si es sacerdote, y la

iniciativa es aceptada por el Pleno.

2. El Obispo podrá nombrar un secretario de actas auxiliar que

colabore con el Secretario.

Artículo 23. Funciones

Compete al Secretario:

a) Velar por el cumplimiento de los Estatutos.

b) Cursar las convocatorias del Pleno y de la Comisión

Permanente, en nombre del Obispo.

c) Enviar el orden del día y la documentación previa.

d) Levantar acta de cada sesión, enviarla a los miembros en el

plazo establecido y someterla a aprobación en la reunión siguiente.

e) Publicar las actas por mandato del Obispo.

f) Recoger sugerencias, coordinar los trabajos, y dar cuenta de la

ejecución de los acuerdos tomados. 

g) Atender la correspondencia y extender certificaciones.

357



CAPÍTULO V

DERECHOS Y DEBERES DE LOS MIEMBROS

Artículo 24. Deberes generales

1. Los miembros del Consejo Presbiteral están obligados a cumplir

diligentemente las funciones que les son propias y a colaborar lealmente en los

trabajos del Consejo.

2. Deberán guardar el debido secreto sobre los asuntos tratados,

cuando así lo exija la naturaleza de los mismos o lo determine el Obispo

diocesano.

3. Mantendrán un contacto periódico con los sacerdotes a quienes

representan, a fin de hacer efectiva la participación y corresponsabilidad del

presbiterio diocesano.

Artículo 25. Asistencia y participación en las sesiones

1. Los miembros del Consejo deben asistir a todas las sesiones

convocadas, salvo causa justificada.

2. Se comprometerán a estudiar el orden del día previamente

remitido y a desempeñar con responsabilidad las tareas específicas que se les

encomienden.

Artículo 26. Consulta a los representados y responsabilidad del voto

1. Los miembros elegidos procurarán consultar e informar a los

sacerdotes de su respectivo grupo sobre los temas incluidos en el orden del día.

2. No obstante, cada consejero emite su dictamen y su voto bajo

su propia responsabilidad, y no únicamente como portavoz de sus electores.

Artículo 27. Ejercicio del derecho de voto

1. En el ejercicio del derecho de voto dentro del Consejo, ningún

miembro podrá emitir más de un voto.

2. Todos los consejeros gozan de voto activo y pasivo, conforme

358



a lo establecido en estos Estatutos; quedando excluido el Obispo, quien no

emite voto por no poder ser jurídicamente consejero de sí mismo.

Artículo 28. Derecho a la libre expresión

Todos los miembros tienen derecho a exponer respetuosa y libremente

su opinión sobre los asuntos tratados, ciñéndose a las normas de

funcionamiento del Consejo y a las indicaciones del Obispo diocesano que lo

preside.

Artículo 29. Derecho de información

Los consejeros tienen derecho a recibir la convocatoria y la

documentación correspondiente a cada sesión con la antelación suficiente para

su adecuada preparación.

CAPÍTULO VI

DURACIÓN DEL CONSEJO Y CESE DE SUS MIEMBROS

Artículo 30. Duración del Consejo

1. El Consejo Presbiteral se constituye por un periodo de cinco

años (c. 501 §1).

2. Concluido el quinquenio, se procederá a la renovación total de

sus miembros. Éstos podrán ser reelegidos o nuevamente designados según

corresponda.

3. Los consejeros -natos, elegidos o designados- adquieren su

condición desde el momento en que reciben el correspondiente nombramiento

escrito del Obispo diocesano.

Artículo 31. Cese del Consejo

1. El Consejo Presbiteral cesa al quedar vacante la Sede episcopal,

conforme al canon 501 §2.

2. En tal circunstancia, continuará en funciones el Colegio de

Consultores, según lo dispuesto por el Derecho Canónico (c. 502).

359



Artículo 32. Disolución extraordinaria

1. Si el Consejo Presbiteral dejara de cumplir adecuadamente su

función o abusara gravemente de ella, el Obispo diocesano, una vez consultado

el Metropolitano, podrá disolverlo conforme al canon 501 §3.

2. En ese caso, deberá constituirse un nuevo Consejo en el plazo

máximo de un año.

Artículo 33. Cese de los miembros natos

1. Los miembros natos cesan automáticamente al concluir el oficio

que los incorporaba al Consejo.

2. Serán sustituidos de inmediato por quienes asuman dichos

oficios, recibiendo el correspondiente nombramiento.

Artículo 34. Cese de los miembros elegidos y designados

1. Los miembros elegidos y designados permanecerán en su cargo

durante todo el periodo para el que fueron nombrados, salvo existencia de

causas graves que justifiquen su cese.

2. Los miembros elegidos cesan también al dejar de pertenecer al

territorio, sector o grupo que los eligió. Su vacante será cubierta mediante el

procedimiento previsto en estos Estatutos.

3. Quienes hubieren accedido al Consejo en sustitución de bajas

cesarán igualmente al concluir el quinquenio y podrán ser elegidos únicamente

para un nuevo mandato.

Artículo 35. Remoción y renuncia

1. Los miembros del Consejo pueden ser removidos por decreto

del Obispo diocesano cuando concurra justa causa, de acuerdo con los cánones

192 y 194.

2. Podrán asimismo cesar por renuncia presentada por escrito y

aceptada por el Obispo, conforme al canon 189.

3. Constituyen además causa de cese:

a) La conclusión del periodo de cinco años del Consejo.

360



b) La falta de asistencia a más de tres sesiones consecutivas sin

causa justificada, o con causas no removibles.

c) El incumplimiento probado de estos Estatutos, según

derecho.

CAPÍTULO VII

CONVOCATORIA, SESIONES, VOTACIONES Y RÉGIMEN

INTERNO

Artículo 36. Convocatoria

1. El Consejo Presbiteral es convocado por el Obispo diocesano,

quien determina los asuntos a tratar o acepta aquellos que le sean propuestos

por los miembros del Consejo, conforme al canon 500 §1.

2. El Consejo se reunirá en sesión ordinaria al menos tres veces

al año.

3. Podrá ser convocado en sesión extraordinaria cuando el Obispo

lo estime oportuno o a solicitud de la mitad de sus miembros.

Artículo 37. Presidencia y dirección de las sesiones

1. El Obispo preside las sesiones del Consejo.

2. En su ausencia, podrá delegar la presidencia en el Vicario

General o en otro sacerdote por él designado.

3. Para el adecuado desarrollo de las sesiones, se elegirá un

Moderador de entre los miembros del Consejo. De no hacerlo, ejercerá esta

función el Vicario General.

Artículo 38. Secretaría de las sesiones

1. El Secretario del Consejo comunica el orden del día, levanta

acta de cada sesión y custodia la documentación correspondiente.

2. Las ausencias deberán comunicarse previamente al Secretario,

quien dará cuenta de ellas al comienzo de la sesión.

3. El acta de cada reunión será sometida a aprobación en la sesión

361



siguiente.

Artículo 39. Constitución y validez de las sesiones

1. El Consejo queda válidamente constituido cuando ha sido

realizada la convocatoria oportuna en tiempo y forma y los miembros

presentes superan la mitad de los integrantes del Consejo.

2. Las reuniones se ajustarán al orden del día establecido; en caso

de necesidad, el Presidente podrá modificarlo indicando los motivos.

Artículo 40. Participación en las sesiones

1. Todos los consejeros están obligados a asistir, interviniendo

conforme al tiempo y método asignados por el Moderador y ciñéndose al tema

en discusión.

2. El Obispo podrá invitar, sin derecho a voto, a personas expertas

cuya aportación se estime de utilidad para el tratamiento de un tema concreto.

3. Las aportaciones de los consejeros, individuales o derivadas de

la consulta a sus representados, podrán presentarse por escrito y entregarse al

Secretario al finalizar la sesión.

Artículo 41. Desarrollo del debate y trabajo en comisiones

1. Cada asunto sometido al Consejo se tratará conforme al orden

establecido: presentación del Ponente, aclaraciones, deliberación y

formulación de propuestas.

2. Los temas se debatirán con espíritu sinodal, que requiere:

escucha recíproca, referencia constante a la Palabra de Dios, invocación del

Espíritu Santo, búsqueda del consenso moral, atención a la diversidad de

pareceres y ejercicio responsable de la corresponsabilidad diferenciada.

3. En el estudio de los temas se procederá según las exigencias del

discernimiento comunitario: clarificación del objeto, identificación de los

elementos que favorezcan o dificulten la búsqueda del bien común eclesial,

ponderación de los argumentos en diálogo respetuoso, y elevación final de

conclusiones motivadas y acuerdos adoptados.

4. Los consejeros podrán intervenir oralmente, procurando que sus

362



intervenciones contribuyan al recto discernimiento colegial mediante la

expresión clara de los motivos, la consideración del bien pastoral y el respeto

a la comunión presbiteral. Asimismo, podrán presentar por escrito sus

aportaciones o votos particulares, a fin de que queden integrados en el material

de deliberación y sirvan para una más adecuada evaluación de los diversos

aspectos de la cuestión tratada.

5. Para el estudio de cuestiones específicas podrán crearse

Comisiones de trabajo, compuestas por miembros del Consejo y, en su caso,

por peritos designados ad casum. Estas Comisiones se extinguirán al concluir

el cometido asignado.

Artículo 42. Régimen de votaciones

1. Las votaciones se regirán por la norma canónica común del

canon 119, salvo lo establecido en los párrafos siguientes y a no ser que el

Obispo que el Obispo determine otra cosa.

2. Las votaciones sobre personas serán siempre secretas; las demás

podrán realizarse a mano alzada, salvo oposición de algún miembro o

disposición del Presidente.

3. El escrutinio será realizado por los dos consejeros de menor

edad asistentes, en presencia del Presidente.

4. Será elegido quien obtenga el mayor número de votos; en caso

de empate, prevalecerá el más antiguo en el orden sacerdotal.

5. Los asuntos sometidos a consulta o trámite se decidirán por

mayoría absoluta de votos, salvo aquellos que, según derecho, requieran

mayoría cualificada.

Artículo 43. Información y comunicación de acuerdos

1. Corresponde al Obispo diocesano determinar el modo y tiempo

de hacer público lo tratado y acordado en el Consejo Presbiteral, según el

canon 500 §3.

2. Los consejeros podrán informar a sus representados del

363



desarrollo de las sesiones, respetando los asuntos que el Obispo declare

reservados.

3. El Obispo dará cuenta al Consejo de las decisiones adoptadas

respecto a los asuntos sometidos a consulta.

Artículo 44. Espíritu de sinodalidad

1. El Consejo Presbiteral desarrollará sus trabajos en un clima de

escucha mutua, discernimiento comunitario y corresponsabilidad pastoral,

conforme al espíritu sinodal promovido por la Iglesia.

2. Se favorecerá la participación activa de todos los miembros.

3. Siempre que sea posible, se recurrirá a metodologías sinodales

-tales como la conversación espiritual, los círculos de discernimiento, el

diálogo por grupos y momentos de silencio orante- para favorecer el encuentro,

el discernimiento y la búsqueda común de la voluntad de Dios.

DISPOSICIONES FINALES

Artículo 45. Aprobación y entrada en vigor

1. Una vez promulgado el decreto de aprobación del Obispo

diocesano, mediante su publicación en la página web oficial de la Diócesis de

Huelva, de conformidad con lo prescrito en el c. 8 §2 del Código de Derecho

Canónico, los presentes Estatutos entrarán en vigor al cumplirse un mes

íntegro desde dicha promulgación, salvo que el decreto de aprobación

establezca otra cosa.

2. Desde su entrada en vigor, el Consejo Presbiteral se regirá por

la legislación canónica universal y por estos Estatutos.

Artículo 46. Interpretación auténtica

1. Corresponde exclusivamente al Obispo diocesano emitir la

interpretación auténtica de los presentes Estatutos (cf. c. 16 §1).

2. En caso de duda, el Consejo podrá solicitar al Obispo la

clarificación pertinente, a fin de garantizar la recta aplicación de las normas

estatutarias.

364



Artículo 47. Revisión y modificación de los Estatutos

1. Los presentes Estatutos podrán ser revisados o modificados por

iniciativa del Obispo diocesano o mediante propuesta del Consejo, aprobada

por una mayoría de dos tercios de sus miembros.

2. Toda modificación requerirá para su validez la ratificación del

Obispo diocesano, quien velará por su conformidad con el derecho y con las

necesidades pastorales de la diócesis.

3. Transcurridos cinco años desde su entrada en vigor, los

Estatutos podrán ser sometidos a una revisión general, atendiendo a la

experiencia de su aplicación y conforme a las prerrogativas del Obispo

previstas en este artículo.

Disposición Transitoria Única

Durante los cinco primeros años de aplicación de los presentes

Estatutos, el Consejo Presbiteral funcionará conforme a lo aquí establecido,

pudiendo el Obispo diocesano introducir, si fuera necesario, ajustes

provisionales para garantizar su adecuada implantación, sin perjuicio de la

revisión general prevista en el Artículo 49 §3.

ddd

365



ESTATUTO DEL CONSEJO PASTORAL

DE LA DIÓCESIS DE HUELVA

PROEMIO

La evangelización es el desafío más perentorio y exigente que la Iglesia

está llamada a afrontar desde su origen mismo. Este reto está contenido en el

mandato de Jesús resucitado, que define la razón misma de la existencia de la

Iglesia: "Id por todo el mundo y proclamad la buena nueva a toda la creación"

(Mc 16, 15). Esta llamada interpela a todos los bautizados, sin excepción, por

eso todo el Pueblo de Dios es sujeto del anuncio del Evangelio. En él, todo

bautizado es convocado para ser protagonista de la misión, porque todos somos

discípulos misioneros.

La Iglesia particular es el sujeto de la evangelización en cuanto es la

manifestación concreta de la única Iglesia en un lugar del mundo (Evangelii

Gaudium, 30). Por esta razón, para ser verdaderamente misioneros, todos los

fieles que formamos parte de nuestra Iglesia particular debemos integrarnos en

una pastoral de conjunto, no sólo viviendo la comunión entre nosotros, sino

también con toda la Iglesia Universal a través del Sucesor de Pedro. Hay que

hacer un esfuerzo permanente por coser y aunar las tres redes que constituyen

la Iglesia diocesana: la red que forman las parroquias, vertebrando todo el

territorio de la Diócesis; la red de la vida consagrada, amplia y variada, con sus

comunidades claustrales, comunidades de religiosos y religiosas, y otras

formas de consagración; y la red de los laicos asociados y no asociados, los

nuevos movimientos, asociaciones de fieles, nuevas comunidades e

instituciones eclesiales, trabajando en tantos frentes de la vida de la Iglesia

(Orientaciones Pastorales Diocesanas 2022-2027, n. 24).

El Obispo, que ha recibido la tarea de presidir en nombre de Cristo

Buen Pastor una Iglesia local, como principio visible de unidad y vínculo de

comunión con todas las Iglesias, no la realiza solo. El Concilio Vaticano II

recomienda el Consejo Pastoral Diocesano como expresión orgánica de la

participación corresponsable de todos los fieles en la acción pastoral de la

Iglesia particular (cf. CD 27).

366



En cuanto a documentos post-conciliares que se refieran a este Consejo

conviene destacar el motu proprio Ecclesiae Sanctae (6-8-1966), especialmente

los números 16 y 17, y la carta circular de la Sagrada Congregación del Clero

del 15-3-1972. El Motu Proprio Ecclesiae Sanctae enriquece la fórmula del

decreto Christus Dominus, añadiendo la finalidad específica del Consejo de

Pastoral: Estudiar, sopesar, sacar conclusiones prácticas, en todo lo referente

a las obras pastorales, con objeto de promover la conformidad de la vida y

actos del Pueblo de Dios con el Evangelio (Ecclesiae Sanctae, 16). Igualmente

la Exhortación Apostólica Christifideles Laici vuelve a insistir en la necesidad

de favorecer la creación de los Consejos Pastorales diocesanos cuando afirma:

En este sentido el reciente Sínodo ha solicitado que se favorezca la creación

de los Consejos Pastorales diocesanos, a los que se pueda recurrir según las

ocasiones. Ellos son la principal forma de colaboración y de diálogo, como

también de discernimiento, a nivel diocesano. La participación de los fieles

laicos en estos Consejos podrá ampliar el recurso a la consultación, y hará que

el principio de colaboración-que en determinados casos es también de

decisión-sea aplicado de un modo más fuerte y extenso (ChL, 25)

Por su parte, el Código de Derecho Canónico provee de algunos

organismos como ayudas para el servicio pastoral (cc. 473 §4; 492-494; 495;

502-503; 511-514). Particularmente, el canon 511 establece que el Consejo

Pastoral "tiene como misión estudiar y valorar lo que se refiere a la actividad

pastoral en la diócesis y sugerir conclusiones prácticas sobre ella", y que su

constitución se aconseja cuando lo pidan las circunstancias pastorales. Su

carácter propio se manifiesta en la participación de fieles laicos junto con

clérigos y consagrados (c. 512), lo que expresa la rica pluralidad del Pueblo de

Dios y la responsabilidad compartida en la edificación de la Iglesia, indicando

además que su composición debe reflejar adecuadamente la diversidad

territorial, social y apostólica de la diócesis; y que sus miembros han de

destacarse por la comunión eclesial, la recta doctrina y la prudencia pastoral.

Esta visión ha sido confirmada e impulsada por el camino sinodal

emprendido por la Iglesia universal, promoviendo la comunión, la

participación y la misión. El Documento Final de la XVI Asamblea General

Ordinaria del Sínodo de los Obispos pide a las Iglesias locales que continúen

367



su camino cotidiano con una metodología sinodal de consulta y

discernimiento, para realizar una conversión sinodal y misionera en las

diversas realidades eclesiales (Documento Final, n. 9). Explica que la

sinodalidad debe expresar el modo ordinario de vivir y obrar de la Iglesia,

requiere estructuras y procesos eclesiales que la expresen a nivel institucional

y la realicen en eventos sinodales convocados por la autoridad competente

según los procedimientos específicos (n.30). Estimula a fortalecer los

organismos de corresponsabilidad, donde la consulta, el diálogo y la escucha

recíproca se hagan realidad, de forma particular, cita el Consejo Pastoral

Diocesano (n. 103).

En la Diócesis de Huelva, el Consejo Pastoral Diocesano fue erigido

en 1997, habiendo mostrado desde entonces su utilidad para la reflexión,

programación y evaluación de la acción pastoral. Sus Estatutos fueron

revisados en varias ocasiones, años 2009 y 2017 y, la última, en el 2021, para

adecuar su composición y funcionamiento a la nueva configuración pastoral

de la diócesis establecida entonces por el Obispo.

En este marco doctrinal, jurídico y pastoral, se promulgan estos

Estatutos del Consejo Pastoral Diocesano de Huelva, con la finalidad de

ofrecer un instrumento estable para la participación corresponsable del Pueblo

de Dios, el discernimiento comunitario, la planificación pastoral y la

renovación sinodal permanente de nuestra Iglesia particular, en fidelidad al

Evangelio y a la misión que Cristo ha confiado a su Iglesia.

CAPÍTULO I: NATURALEZA, FINALIDAD Y RÉGIMEN

JURÍDICO

Artículo 1. Naturaleza

1. El Consejo Pastoral Diocesano (en adelante, CPD) es un órgano

eclesial colegiado, estable y representativo, constituído por el Obispo

diocesano, bajo cuya autoridad actúa, para promover la comunión,

participación y corresponsabilidad pastoral en la Iglesia particular (c. 511).

2. El CPD está integrado por fieles en plena comunión con la

Iglesia Católica -clérigos, miembros de vida consagrada y laicos- elegidos o

368



designados conforme a estos Estatutos, sobresalientes por su fe, buenas

costumbres y prudencia pastoral (c. 512 §§1 y 3).

3. Su composición reflejará adecuadamente la diversidad

territorial, social y apostólica de la diócesis (c. 512 §2).

4. El CPD tiene carácter consultivo conforme al c. 514 §1. La

consulta, en el espíritu de la sinodalidad, implica una participación real y

efectiva de sus miembros en los procesos de reflexión, escucha, análisis y

discernimiento pastoral, de modo que sus aportaciones constituyan un

elemento significativo y ordinario en la toma de decisiones del Obispo.

5. El Obispo diocesano conserva íntegro su oficio de gobernar; sin

embargo, en coherencia con la corresponsabilidad propia de la sinodalidad y

atendiendo a la naturaleza de los asuntos tratados, podrá conferir al CPD

carácter deliberativo en cuestiones determinadas, haciéndolo constar

formalmente.

6. En todos los casos -ya sea en su función consultiva o en asuntos

en los que el Obispo confiera carácter deliberativo- el CPD actuará mediante

procesos transparentes, ordenados y orientados al bien pastoral de la diócesis,

buscando en todo momento la escucha del Espíritu, la comunión eclesial y la

promoción de la misión evangelizadora.

Artículo 2. Finalidad

1. El Consejo Pastoral Diocesano tiene por finalidad constituirse,

por su propia naturaleza y por su funcionamiento ordinario, en una estructura

estable al servicio de la sinodalidad en la Iglesia particular, promoviendo de

manera institucionalizada la escucha recíproca entre los fieles y el

discernimiento comunitario acerca de la vida y misión de la diócesis; sin

perjuicio del vehículo de sinodalidad por excelencia que es el Sínodo

diocesano (cc. 460-468).

2. Contribuye a la planificación y organización de la pastoral de

conjunto, buscando una renovada orientación misionera de la diócesis (c. 511).

3. Favorece la efectiva comunión y corresponsabilidad

diferenciada entre los diversos sujetos eclesiales que integran el Pueblo de

369



Dios.

Artículo 3. Régimen jurídico

1. El CPD se rige por el derecho universal de la Iglesia, por el

derecho particular y por estos Estatutos, según el orden de prelación del

sistema jurídico canónico.

2. El CPD cesa ipso iure en caso de sede vacante (c. 513 §2) y

deberá ser nuevamente constituido por el Obispo una vez tomada posesión

canónica.

CAPÍTULO II: FUNCIONES

Artículo 4. Funciones generales

Corresponde al Consejo Pastoral Diocesano, bajo la autoridad del

Obispo, estudiar, valorar y sugerir conclusiones prácticas sobre la actividad

pastoral de la diócesis, conforme al c. 511, garantizando en el ejercicio de estas

funciones la transparencia de los procesos, la claridad de los criterios

utilizados, la verificación de los resultados y la rendición de cuentas propias

de una Iglesia que actúa sinodalmente según lo afirmado por el Sínodo de los

Obispos (XVI Asamblea General Ordinaria).

Artículo 5. Función de estudio

El Consejo deberá:

1. Analizar la realidad eclesial y social de la diócesis,

identificando desafíos, necesidades, posibilidades y signos de esperanza,

utilizando procedimientos transparentes y accesibles para la comprensión del

discernimiento realizado.

2. Revisar las experiencias pastorales previas y sus frutos,

evaluando sus resultados y promoviendo una cultura estable de evaluación y

mejora continua.

3. Estudiar los temas propuestos por el Obispo o planteados por

el propio Consejo con su aprobación, asegurando que el proceso de estudio

cuente con metodología definida, tiempos establecidos, consulta adecuada y

370



mecanismos de documentación que permitan la rendición de cuentas posterior.

Artículo 6. Función de valoración

El Consejo valorará:

1. Los análisis realizados sobre la realidad diocesana, a la luz del

Evangelio y del Magisterio, ya sean realizados por el propio Consejo o por

otros organismos diocesanos, garantizando la transparencia de los criterios de

valoración utilizados.

2. La ejecución y desarrollo de las Orientaciones Pastorales

Diocesanas y de las programaciones anuales, verificando el grado de

cumplimiento, la coherencia entre los objetivos fijados y los resultados

obtenidos, y promoviendo una evaluación periódica, participada y

documentada.

3. Las acciones y programas pastorales en curso, señalando logros,

dificultades y mejoras posibles, e incorporando procesos sistemáticos de

revisión, rendición de cuentas y retorno de información a las realidades

eclesiales implicadas.

Artículo 7. Función de propuesta

El Consejo propondrá al Obispo:

1. Criterios, prioridades y líneas de acción pastoral que integren

principios de transparencia, responsabilidad, subsidiariedad y participación,

conforme al estilo sinodal promovido por la Iglesia universal.

2. Iniciativas y planes concretos para la misión evangelizadora y

para afrontar nuevas situaciones y desafíos pastorales, formulados con

objetivos verificables, indicadores claros y procedimientos de evaluación

establecidos.

3. Propuestas para la elaboración del Plan Diocesano de Pastoral

y la Programación Anual, incluyendo recomendaciones relativas a la

planificación, seguimiento y evaluación de los procesos pastorales.

Artículo 8. Función de colaboración y asesoramiento

1. El Consejo Pastoral Diocesano constituye un ámbito ordinario

371



de encuentro, diálogo y coordinación de las diversas realidades del Pueblo de

Dios (sin perjuicio de la legítima autonomía que canónicamente corresponda

a cada una), asegurando en su funcionamiento la transparencia de los procesos,

la comunicación adecuada de sus trabajos y la rendición de cuentas ante el

Obispo y, en la medida oportuna, ante la comunidad diocesana.

2. El Consejo asesora al Obispo en los asuntos que éste someta a

estudio y en aquellos que el propio Consejo considere de especial relevancia,

promoviendo en el ejercicio de esta función un discernimiento corresponsable,

metodológicamente riguroso, documentado y sometido a evaluación periódica,

conforme a los principios de buena gobernanza eclesial.

CAPÍTULO III: COMPOSICIÓN Y MIEMBROS

Artículo 9. Presidencia

El Obispo diocesano, en razón de su ministerio, es el presidente del

CDP. No obstante, podrá delegar la presidencia en el Vicario General o en un

Delegado, quien actuará como presidente en su ausencia.

Artículo 10. Criterios de representatividad

Para la composición, el Obispo velará por que el Consejo exprese de

modo proporcionado y equilibrado la realidad de la Iglesia particular. A tal fin,

procurará que la composición resultante refleje:

1. La diversidad de vocaciones y estados de vida, incluyendo

fieles laicos, consagrados, ministros ordenados y miembros de asociaciones,

movimientos y nuevas realidades eclesiales.

2. La participación equilibrada de mujeres y varones.

3. La incorporación de jóvenes, asegurando su intervención

estable en el Consejo.

4. La diversidad cultural y social de la diócesis, favoreciendo la

presencia de personas de distintas procedencias y sensibilidades eclesiales.

5. La inclusión de personas procedentes de ámbitos de

vulnerabilidad o periferias.

372



6. La representación de ámbitos significativos de la misión

diocesana, tales como la evangelización de primer anuncio, la catequesis, la

caridad, la pastoral familiar, juvenil y vocacional, el mundo educativo, laboral,

sanitario o migratorio.

Artículo 11. Tipos de miembros

El CPD comprende:

1. Miembros natos.

2. Miembros elegidos.

3. Miembros de libre designación del Obispo, garantizando la

adecuada representación del Pueblo de Dios, conforme al canon 512 §2 CIC.

Artículo 12. Miembros natos

Son miembros natos:

1. El Vicario General.

2. Los Vicarios Episcopales.

3. El Rector del Seminario Mayor.

4. El Director del Instituto Teológico San Leandro.

5. El Presidente/a de CONFER-Huelva.

6. El Director/a de Cáritas diocesana.

7. El Secretario General-Canciller del obispado.

8. Los Delegados Diocesanos para la Liturgia, la Familia y la

Vida, el Apostolado de los Laicos, la Catequesis de Iniciación Cristiana y

Catecumenado, la Pastoral de Juventud, la Pastoral Universitaria, la Educación

y Cultura y las Comunicaciones Sociales.

Artículo 13. Miembros elegidos

Serán miembros elegidos:

1. Un sacerdote con cargo pastoral en cada Vicaría territorial,

elegido por ellos. La elección será presidida por el Vicario Episcopal de la

zona.

373



2. Un religioso que trabaje pastoralmente en la Diócesis. La

elección será presidida por el Vicario/Delegado para la Vida Consagrada.

3. Un diácono permanente elegido por el grupo de diáconos

permanentes. Elección presidida por el Delegado Episcopal para el Clero.

4. Una religiosa de vida activa, designada por la directiva de

CONFER diocesana.

5. Dos laicos por cada arciprestazgo: uno elegido por los Consejos

Parroquiales de Pastoral y otro por los presbíteros del arciprestazgo.

Elecciones presididas por el arcipreste.

6. Un representante de Cáritas Diocesana, elegido por su Consejo

o por la Directora Diocesana.

7. Un representante, respectivamente, de los siguientes grupos

laicales: Acción Católica, Amor Conyugal, Asociaciones Eucarísticas, Camino

Neocatecumenal, Cursillos de Cristiandad, Efetá, Equipos de Ntra. Señora,

Movimiento Familiar Cristiano, Renovación Carismática Católica, Retiros de

Emaús y Vida Ascendente; elegidos por el propio grupo o Movimiento.

8. Cuatro representantes de las Hermandades y Cofradías, uno por

cada Vicaría territorial de la Diócesis, elegidos por la Delegación Diocesana

para las Hermandades y Cofradías, oídas las propuestas de los Consejos de

Hermandades y Hermandades matrices.

Artículo 14. Miembros de libre designación

El Obispo podrá designar hasta seis fieles, sobre todo laicos, con el fin

de asegurar una representación proporcionada de los diversos sectores del

Pueblo de Dios.

Artículo 15. Requisitos y confirmación

1. Todos los elegidos deberán poseer fe segura, buenas costumbres

y prudencia pastoral (c. 512 §3).

2. Toda elección o designación requerirá confirmación del Obispo.

Artículo 16. Duración del mandato

1. El mandato del CPD será de cinco años.

374



2. Los miembros natos permanecen mientras ejerzan su oficio.

3. Los miembros elegidos conservarán su condición mientras

mantengan la representación que ostentan.

Artículo 17. Sustituciones

El cese de un miembro dará lugar a la sustitución:

1. Del miembro nato, por quien le suceda en el oficio.

2. Del miembro elegido, por quien les siga en número de votos,

cuando la elección hubiera sido por votación, o mediante nueva designación

por el grupo que representa en el plazo más breve posible.

3. El sustituto completará el tiempo restante del mandato.

Artículo 18. Causas de cese

Son causas de cese:

1. Renuncia aceptada por el Obispo.

2. Cese en el oficio o representación.

3. Traslado fuera de la diócesis.

4. Tres ausencias injustificadas.

5. Falta grave apreciada por el Obispo, oída la Comisión

Permanente.

6. Disolución del Consejo.

Capítulo IV: ÓRGANOS Y FUNCIONAMIENTO

Artículo 19: Órganos del CDP

El Consejo Diocesano de Pastoral (CDP) está constituido por los siguientes

órganos:

1. Presidencia

2. Asamblea Plenaria

3. Comisión Permanente

375



4. Secretaría

Artículo 20: La Presidencia

1. El Obispo diocesano, en razón de su ministerio, es el presidente

del CDP. Podrá delegar la presidencia del CDP y de la Comisión

Permanente en el Vicario General o en uno de los Vicarios

Episcopales.

2. Son funciones del presidente del CDP las siguientes:

a) Constituir el Consejo y aprobar sus Estatutos y

modificaciones.

b) Nombrar o confirmar a sus miembros.

c) Convocar y presidir las sesiones.

d) Convocar una sesión extraordinaria de la Asamblea

Plenaria por iniciativa propia o a solicitud de un tercio de sus

miembros.

e) Aprobar el orden del día.

f) Someter asuntos a estudio.

g) Aprobar la publicación de los acuerdos.

h) Determinar el carácter deliberativo de determinados

acuerdos.

i) Disolver el Consejo por causas graves, oído el Colegio

de Consultores.

Artículo 21. Asamblea Plenaria

1. Está integrada por todos los miembros del CPD.

2. Se reunirá ordinariamente al menos dos veces al año.

3. Quedará válidamente constituida con:

o Dos tercios de sus miembros en primera convocatoria.

o Mayoría absoluta en segunda.

4. Las votaciones serán públicas, salvo decisión del Presidente o

376



petición de algún miembro; en los asuntos referidos a personas serán siempre

secretas.

5. Las propuestas del CPD requerirán para su aprobación dos

tercios de los votos emitidos.

6. Proponer la creación de comisiones de trabajo para abordar y

estudiar diversos temas.

7. El Vicario General actuará como Moderador. En ausencia del

Vicario General, el Obispo designará un moderador suplente.

Artículo 22. Comisión Permanente

1. Está compuesta por:

1. El Obispo o su Delegado.

2. El Vicario General.

3. El Secretario-Canciller, quien desempeñará funciones de

Secretario.

4. Tres laicos elegidos por el Pleno y dos designados por el

Obispo.

2. Se reunirá ordinariamente antes de cada Pleno.

3. Son sus funciones:

1. Preparar el orden del día.

2. Supervisar la ejecución de los acuerdos.

3. Asesorar al Obispo en situaciones urgentes.

Artículo 23. Secretaría

El Secretario General-Canciller actuará como Secretario del CPD,

correspondiéndole:

1. Convocar las sesiones por mandato del Presidente.

2. Gestionar la documentación.

3. Levantar las actas.

4. Custodiar el archivo del Consejo.

377



5. Registrar las altas y bajas de sus miembros.

CAPÍTULO V: DERECHOS Y DEBERES DE LOS MIEMBROS

Artículo 24. Derechos

Los miembros del CPD tienen derecho a:

1. Ser convocados formalmente y recibir el orden del día con

antelación suficiente.

2. Participar con voz y voto.

3. Presentar propuestas y sugerencias.

4. Elegir y ser elegidos para las comisiones.

5. Acceder a la información general del Consejo y difundir las

conclusiones una vez publicadas.

Artículo 25. Deberes

Todos los miembros deberán:

1. Asistir puntualmente a las sesiones y justificar sus ausencias.

2. Preparar los asuntos del orden del día.

3. Guardar secreto sobre los temas no publicados.

4. Aceptar los encargos del CPD salvo causa grave.

Artículo 26. Naturaleza de la participación

1. Los miembros no actúan como portavoces obligados de quienes

los han elegido o designado.

2. Representan al conjunto de la Iglesia diocesana. Cada consejero

aportará su parecer con plena libertad y responsabilidad personal.

3. Sin perjuicio de la libertad de voto y opinión del personal,

transmitirá el parecer de los organismos o sectores de procedencia.

Artículo 27. Consultas

Los miembros deberán recabar información o consultar a los

378



organismos, grupos o territorios que motivaron su elección o designación, sin

perjuicio de su libertad y responsabilidad personal.

CAPÍTULO VI: EXTINCIÓN Y DISOLUCIÓN

Artículo 28. Extinción

El CPD cesa:

1. Por expiración del quinquenio para el que fue constituido, salvo

decisión expresa del Obispo de prorrogarlo hasta la constitución del nuevo.

2. Por sede vacante (c. 513 §2).

Artículo 29. Disolución anticipada

El Obispo podrá disolver el CPD por causas graves de orden pastoral,

oído el Colegio de Consultores.

Artículo 30. Custodia de documentos

La Secretaría General-Cancillería custodiará las actas y documentos del

CPD.

CAPÍTULO VII: NORMATIVA ESTATUTARIA

Artículo 31. Régimen jurídico

El CPD se rige por estos Estatutos y por el derecho universal y

particular de la Iglesia.

Artículo 32. Modificación de los Estatutos

1. Corresponde al Obispo modificar estos Estatutos.

2. Podrá hacerlo por propia iniciativa, oído el Consejo, o a

propuesta de dos tercios del Pleno.

Artículo 33. Interpretación

La interpretación auténtica de los Estatutos corresponde al Obispo

diocesano.

379



OFICINA DIOCESANA DE VOLUNTARIADO

DIÓCESIS DE HUELVA

El movimiento y la implicación de voluntarios en la Diócesis de

Huelva se constituye como una expresión del compromiso de los cristianos con

la labor misionera y evangelizadora de la Iglesia. La tarea que lleva a cabo la

Diócesis de Huelva es, ciertamente, poliédrica, presente en numerosas acciones

directamente relacionadas con los diversos munus. En términos más

específicos, dentro de la Iglesia, se distinguen tres "munera" principales

(munus docendi, sanctificandi y regendi). Los voluntarios de la Diócesis de

Huelva inspirados en la caridad, la solidaridad y la justicia social, dedican su

tiempo y esfuerzo a mejorar la vida de la Diócesis en todos y cada uno de los

munera atendiendo de manera especial a quienes se encuentran en situaciones

de vulnerabilidad.

Así se constituye la Oficina Diocesana de Voluntariado: con el fin de

promover un voluntariado comprometido y coherente con los valores

cristianos, y que, a la misma vez, se trate de una actividad que cumpla con

todos los requisitos y prevenciones que al respecto normativiza la legislación

civil. 

380



Artículo 1. Denominación y Naturaleza

Se erige y aprueba, mediante el respectivo decreto episcopal, la

"Oficina Diocesana de Voluntariado de la Diócesis de Huelva" como una

asociación pública, con personalidad jurídica propia, inspirada en los valores

cristianos, con fines de interés general y sin ánimo de lucro.  

Artículo 2. Ámbito de actuación

El ámbito espacial de actuación del voluntariado diocesano de Huelva

abarcará los límites de la provincia de Huelva, que, en este caso, coinciden con

el territorio asignado por la Santa Sede a la Diócesis de Huelva. El ámbito

material de actuación abarcará las diferentes áreas de la pastoral diocesana,

prestando una atención especial en la intervención social y comunitaria.

Artículo 3. Fines

Como asociación pública, sin ánimo de lucro, mantiene fines de interés

general: promover el compromiso cristiano a través del servicio y actuación

desinteresada de los voluntarios. Concretamente ejecutando actividades y

acciones pastorales, sociales y caritativas propias de la Diócesis de Huelva y

fomentando la solidaridad, la evangelización y el bien común en la comunidad

eclesial y social.

En la misión propia de la Iglesia son acciones y servicios que prestar:

respecto del Anuncio (áreas de catequesis y enseñanza), respeto de la Liturgia

(celebración de Sacramentos y otras celebraciones litúrgicas) y en la práctica

y el ejercicio de la Caridad.

Artículo 4. Principios del voluntariado

El voluntariado diocesano en Huelva asumirá y se regirá por los

siguientes principios:

Espíritu cristiano: el voluntariado se inspira en los valores evangélicos,

381



actuando con caridad, humildad y compromiso para reflejar el amor de Cristo

en el servicio a los demás.

Servicio desinteresado: los voluntarios ofrecen su tiempo y talentos sin

esperar retribución material, buscando el bien común, el interés general y la

promoción de la dignidad humana.

Solidaridad: los voluntarios se comprometen a acompañar y apoyar a

los más necesitados, promoviendo la justicia social y la inclusión en la

comunidad.

Colaboración eclesial: los voluntarios trabajan en comunión con la

misión cristiana de la Diócesis de Huelva, coordinándose con las parroquias,

movimientos y organismos diocesanos para fortalecer la acción pastoral.

Formación continua: los voluntarios se comprometen a participar en

procesos de formación espiritual, teológica y práctica para desempeñar su

labor con competencia y fidelidad a la fe católica.

Respeto y diversidad: los voluntarios actuarán con respeto hacia todas

las personas, valorando la diversidad cultural y social, y promoviendo un

ambiente de acogida y fraternidad.

Responsabilidad y compromiso: cumplen sus tareas con diligencia,

puntualidad y dedicación, asumiendo las responsabilidades asignadas con un

espíritu de servicio.

Espíritu de comunión: fomentan la unidad y la colaboración entre los

voluntarios, trabajando en equipo para lograr los objetivos pastorales y sociales

de la Diócesis.

Confidencialidad: los voluntarios respetan en todo momento la

privacidad e intimidad de las personas beneficiarias de las acciones de

voluntariado.

Artículo 5. Objetivos del voluntariado

Los objetivos principales del voluntariado son:

Fomentar la solidaridad: impulsar iniciativas que promuevan la justicia

382



social, la igualdad y la defensa de los derechos humanos, en coherencia con la

Doctrina Social de la Iglesia.

Promover la cultura del encuentro: crear espacios de diálogo, acogida

y fraternidad que fortalezcan los lazos entre los miembros de la comunidad

eclesiástica y la sociedad.

Promover la evangelización: colaborar activamente en la difusión del

mensaje evangélico a través de actividades pastorales, catequéticas y litúrgicas,

fomentando la vivencia de la fe en la comunidad.

Apoyar a los más necesitados: prestar ayuda a personas en situación de

vulnerabilidad, pobreza o exclusión social, mediante acciones concretas de

caridad y acompañamiento, en ámbitos entre otros, como la pastoral de la salud

y la pastoral penitenciaria.

Fortalecer la comunidad eclesial: contribuir al desarrollo de las

parroquias y movimientos diocesanos, apoyando la organización de eventos,

actividades formativas y proyectos comunitarios.

Formar y capacitar voluntarios: proporcionar formación integral a los

voluntarios en los ámbitos espiritual, doctrinal y práctico, para que

desempeñen su servicio con eficacia y compromiso cristiano.

Colaborar en la misión de la Diócesis: alinearse con los planes

pastorales de la Diócesis de Huelva, participando en sus proyectos y

prioridades para responder a las necesidades espirituales y materiales del

entorno.

Artículo 6. Derechos de los voluntarios

Los voluntarios tendrán los siguientes derechos:

1. Ser reconocidos en su condición de voluntarios, recibiendo un

trato digno e igualitario.

2. Ser asegurados mediante una póliza de seguro adecuada que

cubra riesgos de accidentes, enfermedad y responsabilidad civil

383



derivados de la actividad voluntaria tanto propia como a

terceros.

3. Ser acreditados, lo que supondrá, disponer de una acreditación

identificativa personal de su condición de voluntario.

4. Posibilidad de elección de las actividades a realizar: a elegir

libremente el programa, acción y horario dentro de las

posibilidades disponibles.

5. Realizar las acciones de voluntariado en condiciones adecuadas

de seguridad y salud.

6. Recibir una formación básica, específica y adaptada para el

desarrollo efectivo de sus     acciones y actividades de

voluntariado.

7. Recibir los recursos materiales necesarios para la realización de

su servicio de voluntariado. 

8. Participar directamente en los procesos organizativos y

reguladores del voluntariado diocesano, tal y como dispone

este estatuto.

9. Reembolso de aquellos gastos, autorizados previamente,

derivados del desempeño de sus actividades.

10. Recibir información previa y apoyo continuo durante la

realización de las actividades de voluntariado.

384



11. Obtener información sobre la misión, finalidad y

funcionamiento tanto de la Diócesis como de la propia Oficina

Diocesana de Voluntariado. Ello supondrá poder conocer las

normas internas, fines y principios de ambas. 

12. Colaborar en la elaboración, diseño, ejecución y evaluación de

los programas de voluntariado concretos.

13. A realizar las actividades conforme al principio de

accesibilidad universal y a que sus datos personales sean

tratados y protegidos conforme a la normativa vigente.

14. Obtener reconocimiento por su contribución al valor social y a

la acción de voluntariado ejercida, lo que supondrá, la

obtención de una Certificación por parte de la Oficina de los

servicios prestados y las competencias adquiridas.

15. Derecho a la renuncia y cese, libre e inmediato, de la condición

de voluntario.

16. Podrán adquirir la condición de voluntarios, los menores a

partir de los doce años, con la necesaria concurrencia de la

autorización por escrito de sus progenitores o tutores legales.

Artículo 7. Deberes de los voluntarios

Los voluntarios deberán cumplir con los siguientes deberes:

1) Cumplir los compromisos adquiridos con la Diócesis y con esta

oficina, reflejados en el acuerdo de incorporación, respetando

sus fines y normativas.

385



2) Guardar confidencialidad respecto a la información recibida en

el desarrollo de su acción voluntaria.

3) Rechazar cualquier contraprestación económica, material o de

cualquier tipo ofrecida por destinatarios o relacionados.

4) Actuar de forma diligente, responsable y solidaria, conforme al

acuerdo de incorporación.

5) Respetar los derechos de las personas destinatarias de la acción

voluntaria.

6) Seguir las instrucciones técnicas del personal responsable para

la ejecución de acciones.

7) Utilizar debidamente las acreditaciones y distintivos otorgados

por la condición de voluntario.

8) Respetar y cuidar los recursos materiales proporcionados para

las acciones. Lo que incluye no utilizar la acción voluntaria ni

sus herramientas para fines personales o distintos al fin

determinado.

9) Cumplir con las medidas de seguridad y salud dispuestas.

10) Participar en las tareas formativas previstas para voluntarios

con el objetivo de mantener la integridad del servicio.

386



11) Cumplir la normativa sobre protección y tratamiento de datos

personales.

12) Cumplir y desarrollar la acción voluntaria en congruencia con

los fines y principios de la Diócesis, la Oficina y el programa

específico que se esté desarrollando, todos los cuales, deberá

conocer el voluntario.

13) Aportar el voluntario la documentación acreditativa que le sea

requerida, en especial y en función del ámbito de actuación,

aquella relativa a antecedentes penales relevantes y/o

antecedentes delictivos de carácter sexual obligatoriamente

cuando en el ámbito de la acción a desarrollar incluya a

menores de edad y personas vulnerables. 

14) Notificar la renuncia a la condición de voluntario, con la

antelación suficiente, para no afectar a las actividades y

programas previstos.

Artículo 8. Estructura 

La Oficina Diocesana de Voluntariado se estructura para coordinar,

promover y gestionar las actividades de voluntariado en la Diócesis de Huelva.

Estará compuesta por los siguientes miembros y órganos:

1. Director de la Oficina Diocesana de Voluntariado: persona

designada por el Obispo de Huelva, encargada de liderar la

Oficina, coordinar las actividades de voluntariado, representar

al voluntariado diocesano ante el Registro Andaluz de

Entidades de Voluntariado (u órgano que lo sustituya) y

cualesquiera otras instituciones, garantizar el cumplimiento de

los fines diocesanos y la normativa legal aplicable de ámbito

local, autonómico, estatal o supranacional. 

387



2. Secretario de la Oficina Diocesana de Voluntariado:

responsable de las labores administrativas, incluyendo la

gestión documental, el registro de voluntarios, la comunicación

interna y externa, y el mantenimiento de los archivos de la

Oficina, asegurando el cumplimiento de las obligaciones

legales y diocesanas en materia de protección de datos y

transparencia.

3. Tesorero de la Oficina Diocesana de Voluntariado: encargado

de la gestión económica y financiera de la Oficina, velando por

la transparencia, el uso responsable de los recursos y la

rendición de cuentas conforme a las normativas diocesanas y

la legislación civil y administrativa vigente. Presentará

informes periódicos al Director y al Obispo o delegado que éste

designe.

4. Equipo de Coordinación: compuesto por responsables de las

distintas áreas de intervención del voluntariado (social,

pastoral, educativa, ambiental, sanitaria, catequética u otras del

ámbito diocesano), quienes supervisarán el desarrollo de las

actividades específicas, garantizarán la formación adecuada de

los voluntarios y fomentarán la colaboración con las parroquias

y organismos diocesanos. Estos responsables serán designados

por el Director de la oficina en consulta con el Obispo.

5. Asamblea de Voluntarios: espacio de participación periódica

conformado por todos los voluntarios activos, donde podrán

contribuir con propuestas, evaluar las actividades realizadas y

fortalecer la comunión eclesial. La asamblea será convocada

por el Director según las necesidades y los planes pastorales

diocesanos.

388



Artículo 9. Director de la Oficina Diocesana de Voluntariado

El Director de la Oficina de Voluntariado, como máximo responsable

ejecutivo de la entidad, actuará bajo la supervisión del Obispo o de su

delegado, liderando la gestión, coordinación y promoción de las actividades

de voluntariado en consonancia con los valores cristianos y los objetivos

pastorales de la Diócesis. Su mandato será de 4 años, renovable, y será

nombrado por el Obispo diocesano.

El director de la Oficina Diocesana de Voluntariado será responsable

de:

1. Planificación y organización de las actividades del

voluntariado:

- Diseñar y ejecutar un plan anual de actividades que

promueva el voluntariado en los ámbitos social, pastoral,

educativo y caritativo.

- Contactar con parroquias, movimientos eclesiales y

otras entidades diocesanas para identificar necesidades de

voluntariado y desarrollar proyectos específicos.

- Establecer un calendario de actividades, incluyendo

programas de formación, campañas de sensibilización y

eventos solidarios, asegurando la participación de los

voluntarios.

- Fomentar la colaboración con otras organizaciones de

voluntariado, tanto eclesiales como civiles, para maximizar el

impacto de las acciones.

2. Supervisión de las tareas de los voluntarios:

389



- Asignar tareas a los voluntarios según sus capacidades,

formación y disponibilidad, garantizando una distribución

equitativa y eficiente del trabajo.

- Supervisar el desempeño de los voluntarios,

proporcionando orientación, apoyo y resolución de conflictos,

y promoviendo un ambiente de trabajo basado en el respeto

mutuo y el espíritu de servicio cristiano.

- Establecer mecanismos de comunicación regular con

los voluntarios (reuniones, boletines, plataformas digitales)

para mantenerlos informados y motivados.

- Coordinar con el Secretario para garantizar que los

voluntarios reciban la formación y certificaciones necesarias

para sus labores.

3. Seguimiento y evaluación de los proyectos en curso:

- Implementar herramientas de monitoreo para evaluar el

desarrollo y los resultados de los proyectos de voluntariado,

incluyendo indicadores de impacto social, pastoral y

comunitario.

- Realizar informes periódicos sobre el avance de los

proyectos, presentándolos al Obispo diocesano o su delegado.

- Identificar áreas de mejora en los proyectos y proponer

ajustes o nuevos o enfoques para optimizar recursos y alcanzar

los objetivos establecidos.

390



- Garantizar la continuidad de los proyectos mediante la

planificación de recursos humanos y materiales, en

colaboración con el Tesorero.

4. Garantizar el cumplimiento de los principios y objetivos del

voluntariado:

- Velar por que todas las acciones de la Oficina reflejen

los valores evangélicos de caridad, solidaridad y servicio, y las

orientaciones de la Diócesis.

- Promover una espiritualidad del voluntariado,

integrando momentos de oración, reflexión y formación

cristiana en las actividades de los voluntarios.

- Asegurar que las actividades sean inclusivas,

respetando la diversidad de los beneficiarios y voluntarios, y

fomentando la justicia social y la dignidad humana.

- Supervisar que los proyectos sean coherentes con la

doctrina y el magisterio de la Iglesia, y a su vez, con la

normativa canónica y diocesana.  

5. Velar y asegurar el cumplimiento de las leyes y normativas que

por su naturaleza y actividad sean aplicables a la Oficina:

- Garantizar que la Oficina Diocesana de Voluntariado

esté inscrita y actualizada en Registro Andaluz de

Organizaciones de Voluntariado u organismo análogo que lo

sustituya.

391



- Supervisar el cumplimiento de las obligaciones legales,

incluyendo la presentación de memorias anuales, cuentas y

planes de actuación al Registro, en coordinación con el

Tesorero y el Secretario.

- Asegurar que los voluntarios cumplan con los requisitos

legales establecidos en la normativa (compromiso de

voluntariado, formación mínima, respeto a los derechos y

deberes del voluntario y otros que dicha normativa pudiera

disponer) y que la Oficina proporcione las pólizas de seguros

obligatorios para los voluntarios.

- Representar a la Oficina ante las autoridades civiles y

eclesiales en asuntos relacionados con el cumplimiento

normativo, actuando como interlocutor principal cuando sea

necesario.

Artículo 10. Secretario

Su papel principal es garantizar la transparencia, el orden y la

continuidad en las actividades administrativas, actuando como custodio de la

memoria institucional y facilitador de la coordinación entre los voluntarios, la

Diócesis y otras entidades colaboradoras. Su mandato será de 4 años,

renovable, y será nombrado por el Obispo. Otras funciones concretas del

secretario serán:

1. Redactar, custodiar y archivar las actas de las reuniones de los

órganos de la Oficina, firmándolas juntamente con el Director.

2. Manejar la correspondencia oficial de la Oficina, tanto interna

(con voluntarios y miembros) como externa (con la Diócesis,

parroquias, instituciones públicas y otras entidades). Responder a

consultas, remitir informes y mantener actualizados los canales de

392



comunicación (correo electrónico, sitio web diocesano, boletines

informativos u otros).

3. Mantener actualizado el registro de voluntarios, miembros

asociados y colaboradores, incluyendo datos personales de los mismos,

historial de participación y certificaciones de formación y

competencias adquiridas de los voluntarios.

4. Asistir al Director en la organización de eventos, formaciones

y actividades de voluntariado, asegurando el cumplimiento de plazos

y requisitos administrativos.

5. Elaborar, en coordinación con el Tesorero y el Director, la

memoria anual de actividades de la Oficina, que incluirá un resumen

de las acciones realizadas, impacto social y pastoral, y propuestas para

el futuro. Presentar este documento a la Asamblea de voluntarios y al

Obispo diocesano.

6. Velar por el cumplimiento de las normas estatutarias, normativa

canónica y diocesana y aquella legislación civil aplicable a

asociaciones sin fines de lucro, manteniendo actualizados los libros de

actas, registros y documentos legales.

7. En ausencia del Director asumir temporalmente sus funciones

administrativas, salvo aquellas reservadas expresamente. Podrá delegar

tareas específicas en auxiliares o voluntarios, bajo su supervisión.

8. Promover, en el ámbito de sus competencias, la dimensión

espiritual del voluntariado, facilitando la integración de las actividades

con la pastoral diocesana y asegurando que las comunicaciones reflejen

los valores evangélicos de servicio y caridad.

393



Artículo 11. Tesorero

Será nombrado por Obispo por un período de 4 años, renovable. El

Tesorero desempeñará las siguientes funciones:

1. Elaborar y controlar el presupuesto anual, gestionando ingresos

(donaciones, subvenciones, aportaciones diocesanas) y gastos,

en coordinación con el Director.

2. Llevar un registro detallado de las operaciones financieras,

manteniendo los libros contables actualizados y conformes a la

normativa aplicable.

3. Presentar balances periódicos y un informe económico anual al

Obispo diocesano, detallando ingresos, gastos y estado

patrimonial.

4. Asegurar el cumplimiento de las obligaciones fiscales,

incluyendo cuando sea preceptiva la presentación de cuentas en

el Registro Andaluz de Organizaciones de Voluntariado o

autoridad competente que le sustituya.

5. Supervisar la obtención de fondos y la gestión de seguros para

los voluntarios.

Artículo 12. Equipo de Coordinación

El Equipo de Coordinación, integrado por responsables de las distintas

áreas de intervención del voluntariado (socio-caritativa, educativa, sanitaria,

catequética, entre otras), actuará como órgano operativo y de enlace entre la

Oficina Diocesana de Voluntariado y los voluntarios ejecutando los programas

concretos. Sus miembros serán designados por el Director en consulta con el

Obispo diocesano, por un mandato de 4 años renovable, y velarán por la

394



ejecución efectiva de los proyectos en coherencia con la doctrina y el

magisterio de la Iglesia y los planes pastorales de la Diócesis.

El Equipo de Coordinación será responsable de:

1. Supervisión y ejecución de actividades específicas:

- Dirigir y monitorear el desarrollo diario de las acciones

voluntarias en sus respectivas áreas, asegurando la alineación

con los objetivos del voluntariado recogidos en este estatuto y

las necesidades identificadas en parroquias, movimientos

eclesiales y comunidades.

- Asignar voluntarios a tareas concretas, considerando sus

perfiles, formación y disponibilidad, y resolver incidencias

operativas en el terreno.

- Promover la integración interdisciplinar entre áreas para

maximizar el impacto pastoral y social.

2. Formación y acompañamiento de voluntarios:

- Organizar e impartir formación específica por área (talleres

prácticos, retiros espirituales y sesiones de actualización), en

coordinación con el Director y el Secretario, garantizando el

cumplimiento del deber de formación continua recogido en este

estatuto.

- Proporcionar acompañamiento personalizado a los voluntarios,

fomentando su crecimiento espiritual y resolviendo dudas o

dificultades en el servicio.

- Evaluar las competencias adquiridas por los voluntarios y

proponer certificaciones al Secretario.

395



3. Colaboración y enlace eclesial:

- Establecer y mantener relaciones fluidas con parroquias,

delegaciones diocesanas y entidades externas para identificar

oportunidades de voluntariado y evitar duplicidades.

- Facilitar la participación de voluntarios en eventos diocesanos,

campañas de sensibilización y proyectos conjuntos.

- Recopilar la revisión y satisfacción de los voluntarios y

beneficiarios para informar al Director sobre mejoras

operativas.

4. Evaluación y análisis interno:

- Realizar evaluaciones periódicas de las actividades en sus

áreas, midiendo indicadores de impacto (número de

beneficiarios, testimonios, alineación con la Doctrina Social de

la Iglesia).

- Elaborar informes trimestrales para el Director, contribuyendo

a la memoria anual de la Oficina (en coordinación con el

Secretario).

- Identificar riesgos (tales como seguridad o confidencialidad) y

proponer medidas preventivas, asegurando el cumplimiento de

derechos como seguridad y salud respecto de los voluntarios

recogidos en este estatuto.

El Equipo de Coordinación se reunirá al menos mensualmente, o

cuando lo convoque el Director, y sus decisiones serán colegiadas,

subordinadas a la supervisión del Director y al Obispo diocesano.

396



Artículo 13. Asamblea de Voluntarios

La Asamblea de Voluntarios, conformada por todos los voluntarios

activos del Voluntariado Diocesano, constituirá el espacio principal de

participación democrática, deliberación y comunión eclesial. Será convocada

por el Director al menos una vez al año (Asamblea General Ordinaria) y de

forma extraordinaria cuando lo requieran al menos el 20% de los voluntarios

o las necesidades pastorales. Sus sesiones promoverán el diálogo abierto, el

discernimiento comunitario y el fortalecimiento de la identidad cristiana del

voluntariado, en conformidad con el derecho a participación.

La Asamblea de Voluntarios tendrá las siguientes funciones:

1. Evaluación y propuesta de actividades:

- Revisar el informe anual de actividades presentado por el

Director y el Secretario, evaluando logros, desafíos e impacto

en los munera diocesanos (docendi, sanctificandi, regendi).

- Proponer nuevos proyectos, áreas de intervención o mejoras en

los existentes, alineados con los objetivos del voluntariado y las

prioridades pastorales de la Diócesis.

- Contribuir a la elaboración del plan anual de actividades,

asegurando que refleje las necesidades reales de los voluntarios

y beneficiarios.

2. Fortalecimiento de la comunión y formación comunitaria:

- Facilitar espacios de oración compartida, testimonios y

reflexión evangélica para nutrir la espiritualidad del servicio.

- Promover el intercambio de experiencias entre voluntarios de

diferentes áreas, fomentando la solidaridad interna y el sentido

de pertenencia eclesial.

397



- Discutir temas de formación continua y proponer iniciativas

para capacitar a los voluntarios en competencias prácticas y

teológicas.

3. Participación en la gobernanza:

- Elegir, mediante voto, a representantes voluntarios que integren

comisiones temporales para proyectos específicos o para

asesorar al Equipo de Coordinación.

- Debatir y sugerir modificaciones de normativas internas o

modificación de este estatuto, garantizando el respeto a los

derechos recogidos en el presente estatuto como el derecho del

voluntario a la elección de actividades.

- Recibir información transparente sobre presupuestos, pólizas

de seguros y cumplimiento legal.

4. Resolución de conflictos y reconocimiento:

- Servir como foro para expresar inquietudes colectivas y

proponer soluciones a conflictos operativos o relacionales, en

espíritu de justicia y caridad.

- Reconocer públicamente las contribuciones de voluntarios

destacados, emitiendo propuestas de certificación o

agradecimientos al Director.

- Evaluar el cumplimiento de deberes y derechos del voluntario,

identificando áreas de mejora en la estructura organizativa.

5. Convocatoria y funcionamiento:

398



- Las actas de las asambleas serán redactadas por el Secretario y

aprobadas en la siguiente sesión, archivándose para

transparencia.

- La Asamblea podrá adoptar acuerdos por mayoría simple, que

serán vinculantes para la Oficina en la medida en que no

contradigan los estatutos, la legislación vigente o las

orientaciones del Obispo.

- Se garantizará la accesibilidad física y/o digital y la inclusión

de todos los voluntarios, con opciones de participación remota

si fuera necesario.

La Asamblea de Voluntarios encarnará el principio de colaboración

eclesial actuando como voz profética y servicial en la misión diocesana.

Artículo 14. Incorporación de voluntarios

1. Las personas interesadas en adquirir la condición de voluntario

en la Diócesis de Huelva deberán presentar una solicitud ante

la Oficina Diocesana de Voluntariado.

2. Tras una entrevista inicial, se formalizará la incorporación

mediante la firma de un documento denominado Acuerdo de

Incorporación. En este documento se contendrá la voluntad de

realización de las actividades de voluntariado, y además, se

detallará las funciones y áreas de actuación.

Cada área, programa o acción de voluntariado ajustará a su realidad el

contenido del acuerdo de incorporación, no obstante, contará con el siguiente

contenido mínimo:

- Denominación del programa o acción de voluntariado

- Identificación de la persona responsable o coordinadora del programa

399



o acción.

- Fines y objetivos del programa o acción de voluntariado, incluyendo

una previsión de los voluntarios que serán necesarios. 

- Descripción de las actividades que compondrán el programa o acción.

- Ámbito territorial y duración prevista del programa o acción de

voluntariado.

- Medios y recursos necesarios para llevar a cabo el programa o acción.

- Mecanismos de control, seguimiento y evaluación del programa o

acción.

- Definición de los gastos a reembolsar a los voluntarios y

procedimiento para su cálculo.

- Criterios para determinar el perfil de las personas destinatarias del

programa o acción.

- Perfil adecuado, cualificación y formación exigible al voluntario, en

relación, al programa o acción de voluntariado a desarrollar. 

3. No podrá existir en ningún caso relación laboral, contractual o

de análogas consecuencias entre la organización, bien sea

parroquia, pastoral diocesana o cualquier otra, y los

voluntarios.

4. La Oficina Diocesana de Voluntariado creará y mantendrá

actualizado un Registro de Voluntarios: se trata de un censo

nominativo que contendrá toda la información esencial

respecto de la condición de los voluntarios, incluyéndose

aspectos como, las fechas de alta y baja o el programa o acción

concreta a desarrollar.

Artículo 15. Formación de los voluntarios

La formación será un derecho y un deber de los voluntarios, quienes

deberán recibir:

1. Formación inicial sobre los objetivos de la Diócesis y de la

400



pastoral concreta en las que llevará a cabo las actividades de

voluntariado. 

2. Formación continua para el perfeccionamiento de las

competencias necesarias en el desarrollo de las actividades

Artículo 16. Régimen disciplinario

1.  El incumplimiento de las obligaciones por parte de un

voluntario podrá ser sancionado con la suspensión temporal

o definitiva de su colaboración en la organización.

2. Las sanciones serán acordadas por el Director Diocesano,

previo informe del Equipo de Coordinación.

3. Cualquier sanción deberá ser proporcionada y suficientemente

motivada, respetando los principios de igualdad y justicia.

Además, el voluntario tendrá derecho a su defensa y a ser oído

antes de ser sancionado.

Artículo 17. Disolución de la Oficina

1. La Oficina Diocesana de Voluntariado de la Diócesis de

Huelva podrá ser disuelta por disposición del Obispo de

Huelva.

2. En caso de disolución, los bienes y recursos de la Oficina serán

destinados a fines sociales o benéficos, en consonancia con los

principios de la Iglesia Católica.

Artículo 18. Modificación de los estatutos

Estos estatutos podrán ser modificados a propuesta del Director

Diocesano y deberán ser aprobados por el obispo de Huelva.

401



Artículo 19. Aprobación y entrada en vigor

Los presentes estatutos, aprobados por el decreto episcopal que le

acompaña, entrarán en vigor al día siguiente de su publicación.

402



ESTATUTO DE LA CURIA 

DIOCESANA DE HUELVA 

 

 ÍNDICE 

Título I: Concepto, naturaleza y principios de organización de la curia
diocesana

Título II: El vicario general 

Título III: Los vicarios episcopales

Título IV: El consejo episcopal 

Título V: El moderador de la curia 

Título VI: La secretaría general y cancillería  

Título VII: La administración diocesana 

Capítulo 1. Normas generales 

Capítulo 2. El consejo diocesano de asuntos económicos 

Capítulo 3. El ecónomo diocesano

Título VIII: Las delegaciones y secretariados diocesanos 

Capítulo 1. Naturaleza y funciones 

Capítulo 2. La organización interna de las delegaciones y secretariados

Título IX. Las delegaciones  y secretariados con características especiales
y otros organismos de la curia diocesana  

Capítulo 1. El delegado episcopal para la vida consagrada 

Capítulo 2. La delegación diocesana paras comunicaciones sociales y
oficina de prensa 

Capítulo 3. La asesoría jurídica de la curia diocesana 

Capítulo 4. La secretaría particular del Obispo 

403



Título X: La curia judicial 

Capítulo 1. Estructura y funciones 

Capítulo 2. El tribunal eclesiástico 

Capítulo 3. La secretaría general de la curia judicial 

Capítulo 4. Personas al servicio de la curia judicial 

Disposiciones adicionales y disposiciones finales

Anexo  

Profesión de fe 

Juramento de fidelidad al asumir el oficio de vicario, que se ha de ejercer en
nombre de la iglesia 

Juramento de fidelidad al asumir un oficio de curia 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

404



TÍTULO I: CONCEPTO, NATURALEZA Y PRINCIPIOS DE

ORGANIZACIÓN DE LA CURIA DIOCESANA 

ARTÍCULO 1 

§ 1. La Curia Diocesana de Huelva está constituida por el conjunto de

personas y organismos que colaboran con el Obispo en el gobierno de toda la

Diócesis, principalmente en la dirección de la acción pastoral, de la

administración y en el ejercicio de la potestad judicial. 

§ 2. El Obispo, a través de los organismos competentes de la Curia

dirige, encauza y dinamiza la actividad del gobierno pastoral de la Diócesis.

Al mismo tiempo, promueve y alienta las tareas pastorales de las Vicarías,

Arciprestazgos, Parroquias y de las Asociaciones, Movimientos e Instituciones

Diocesanas o radicadas en la Diócesis de Huelva, prestándoles las ayudas que

requiera su adecuada ejecución.  

ARTÍCULO 2  

§ 1. La Curia Diocesana de Huelva es un instrumento orgánico y un

medio que el Derecho positivo de la Iglesia pone al servicio del Obispo como

ayuda en el ejercicio de su triple misión de maestro de la doctrina, sacerdote

del culto sagrado y ministro para el gobierno. Hay un vínculo de dependencia

de los oficios curiales respecto del Obispo diocesano. Esta dependencia se

manifiesta especialmente en la actuación de los oficios administrativos de la

Curia, que siempre han de referirse a las intenciones del Obispo como garantía

de comunión. 

§ 2. El servicio a la evangelización explica el trabajo de todas las

secciones de la Curia, tanto lo pastoral en sentido estricto, como lo

administrativo y lo judicial, que también son acciones pastorales. Es una

realización práctica de la finalidad que el Código asigna a todas las leyes de

la Iglesia y que no es otra, a tenor del c. 1752, que la salus animarum. Lo que

supone que la pastoral es la finalidad última de todas las tareas de la Curia. 

405



§ 3. El Obispo convoca a los que trabajan en la Curia a una auténtica

colaboración corresponsable que haga sentir como común la tarea total de la

evangelización y gobierno de la Diócesis. Esta colaboración necesita una

fluida, fraterna y constante intercomunicación entre el Obispo y su Curia y los

miembros de la Curia entre sí. Para ello, el presente Estatuto tiene la misión de

abrir cauces reglamentarios de comunicación mutua que deben existir y

exigirse. 

§ 4. La Curia es un instrumento de coordinación al servicio del buen

gobierno de la Iglesia diocesana. Su finalidad es promover la unidad en la

acción de gobierno, de manera que todos los oficios de la Curia tengan en

cuenta los objetivos comunes en sus respectivas tareas y efectivamente

procuren su realización. Esto viene exigido por la misma realidad de la

comunión eclesial, que exige de todos los miembros de la Curia la referencia

continua hacia el centro de unidad, que es el Obispo. La coordinación también

evitará las actividades innecesarias, dispersas o incluso contradictorias. En

consecuencia, la coordinación exige una autoridad que efectivamente la

promueva mediante la información, la planificación, la distribución de tareas

y el control de su desarrollo. La coordinación corresponde, en primer lugar, al

Obispo que, puede valerse de dos instrumentos de coordinación: el Moderador

de la Curia y el Consejo Episcopal. 

§ 5. El Derecho particular que rige la Curia quiere aplicar el principio

de subsidiariedad o de justa autonomía. En la aplicación de este criterio hay

que tener en cuenta que en la Iglesia no hay, ciertamente, división de poderes,

sino que, tanto a nivel universal en el Romano Pontífice, como a nivel de la

Iglesia particular en el Obispo diocesano se concentra toda la potestad. Este

principio constitucional de la Iglesia no impide, más bien exige, que en ella se

dé una auténtica y efectiva distinción de funciones, sobre todo en la

organización del gobierno, tanto de la Iglesia universal como de la Iglesia

local. Esta descentralización y la consiguiente subsidiariedad tendrá su

realización práctica en las competencias que el Derecho, tanto General, como

particular conceda a cada uno de los organismos y de sus titulares. 

406



ARTÍCULO 3 

§ 1. La Curia se rige por la normativa canónica general y por el

presente Estatuto. 

§ 2. Para la aplicación y desarrollo de este Estatuto se añadirán los

reglamentos, directorios e instrucciones que, a tenor del Derecho, pueda

promulgar el Obispo. 

ARTÍCULO 4

La Curia carece de personalidad jurídica propia independiente de la

personalidad jurídica de la Diócesis de Huelva.  

 ARTÍCULO 5 

§ 1. Corresponde al Obispo Diocesano:

1. El nombramiento de las personas que han de desempeñar

oficios en la Curia, puesto que quienes los desempeñan deben

gozar de su confianza, siendo, como son, próximos

colaboradores suyos en el desarrollo de las tareas pastorales

que son propias del ministerio episcopal8.

2.  La regulación complementaria de sus organismos, cuya

existencia está prescrita en el Derecho9.

3. La creación y regulación, así como la supresión o

modificación, de otros organismos, cuando el Obispo lo estime

necesario o conveniente para que la Curia pueda alcanzar sus

objetivos, dentro del marco establecido por el Derecho General. 

§ 2. Tanto la creación, como la modificación o supresión de estos

organismos, así como el nombramiento de las personas que forman parte de la

Curia se hará por escrito, mediante decreto.

ARTÍCULO 6 

§ 1. Quienes hayan sido nombrados para ejercer un oficio en la Curia

habrán de prometer públicamente, según la fórmula que reglamentariamente

407



se establece en el anexo de este Estatuto, que cumplirán fielmente su tarea

actuando siempre según las determinaciones del Derecho y del Ordinario del

lugar sobre las actividades propias del cargo. 

§ 2. El Vicario General, los Vicarios Episcopales y el Vicario Judicial

emitirán, además, la profesión de fe y el juramento de fidelidad ante el Obispo

o su delegado, en los términos previstos por el Derecho Universal de la

Iglesia13, también en el anexo.  

ARTÍCULO 7

§ 1. Un oficio eclesiástico de la Curia se pierde por transcurso del

tiempo prefijado; por cumplimiento de la edad determinada en el Derecho; por

renuncia aceptada por el Obispo; por traslado, remoción o privación realizados

según las normas generales del Derecho; y, para los oficios a los que sea

aplicable a tenor de las normas generales del Derecho, al quedar vacante o

impedida la Sede Episcopal.

§ 2. La pérdida de un oficio por transcurso del tiempo prefijado o por

cumplimiento de la edad sólo produce efecto a partir del momento en que el

Obispo lo notifica por escrito. 

§ 3 En los casos de fin de la actividad de personas vinculadas a la Curia

mediante una relación contractual al margen de la titularidad de un oficio

eclesiástico, habrá de atenderse tanto a los términos de los correspondientes

contratos laborales como a las normas aplicables del Derecho Laboral vigente. 

ARTÍCULO 8 

§ 1. Excepto cuando este Estatuto o en el correspondiente

nombramiento el Obispo disponga lo contrario, se nombrará al titular de un

oficio eclesiástico de la Curia por cuatro años, que pueden renovarse por otros

cuatrienios. 

§ 2. Cuando alguien sea sustituido antes de expirar el cuatrienio para

el que fue nombrado, su sustituto será nombrado por el periodo que reste al

anterior para cumplir el cuatrienio, sin perjuicio de lo establecido en el canon

153 parágrafo 2. 

408



ARTÍCULO 9

§ 1. En la Diócesis de Huelva gozan de potestad ejecutiva ordinaria,

debiendo ser considerados «ordinario del lugar», además del Obispo que la

ejerce en nombre propio, el Vicario General, los Vicarios Episcopales

Territoriales en sus respectivas vicarías, el Vicario para la Administración de

Bienes Diocesanos y Relaciones Institucionales en lo relativo a estos asuntos,

y, el Delegado Episcopal para la Vida Consagrada respecto de las religiosas de

vida contemplativa.

§ 2. Quienes ejercen cualquier oficio en la Curia tendrán, en el ámbito

de sus respectivas competencias, además de las facultades que el Derecho les

asigna, las que de modo ordinario o extraordinario les conceda el Obispo para

el mejor cumplimiento del servicio que les asigna.

§ 3. Quienes forman parte de la Curia, desempeñando en ella algún

oficio o función, deberán: 

1. Estar en plena comunión con la Iglesia. 

2. Poseer la formación y aptitudes necesarias para la tarea

encomendada, constante y diligentemente actualizadas. 

3. Destacar por su piedad, fidelidad, ejemplaridad y espíritu

apostólico. 

4. Guardar secreto según el modo establecido por el Derecho, en

este Estatuto y las indicaciones del Ordinario del lugar.

§ 4. Los fieles laicos podrán ser destinados al servicio de las distintas

secciones de la Curia, en conformidad con su específica vocación laical y con

las normas generales del Derecho. En la regulación concreta de sus oficios y

funciones habrá de atenderse, además, al Derecho Concordatario vigente, a las

prescripciones del Derecho Laboral que les sea aplicable, así como a los

principios inspiradores de la Doctrina Social de la Iglesia.

 

409



ARTÍCULO 10 

Sin formar parte de la Curia diocesana son colaboradores del Obispo

en el gobierno de la Diócesis de Huelva, como órganos colegiados de

coordinación y consulta, el Consejo Presbiteral, el Colegio de Consultores, el

Consejo Pastoral Diocesano y el Cabildo Catedral, a tenor de sus respectivos

Estatutos. 

TÍTULO II: EL VICARIO GENERAL 

ARTÍCULO 11 

§ 1. El Vicario General es nombrado mediante libre colación del

Obispo16,debiendo ser sacerdote, de edad no inferior a treinta años, Doctor o

Licenciado en Derecho Canónico o en Teología o al menos verdaderamente

experto en estas materias, y dotado de sana doctrina, integridad de vida,

honradez, prudencia y experiencia en la gestión de asuntos que se le

encomienda. 

§ 2. Los cargos de Vicario General y Vicario Episcopal son

incompatibles con el de Canónigo Penitenciario y no pueden encomendarse a

consanguíneos del Obispo hasta el cuarto grado. 

ARTÍCULO 12 

§ 1. El Vicario General, después del Obispo, ocupa el primer rango de

la jerarquía administrativa de la Curia, quedando a él subordinados todos los

demás oficios que integran la Administración Diocesana. 

§ 2. Debe informar al Obispo sobre los asuntos más importantes por

resolver o ya resueltos y nunca actuará en contra de la voluntad e intenciones

del Obispo.  

§ 3. El Vicario General tendrá como auxiliar directo al Secretario

General y Canciller. 

410



ARTÍCULO 13

§ 1. El Vicario General tiene potestad ejecutiva o administrativa,

ordinaria o aneja al oficio, vicaria o poseída y ejercible en nombre del Obispo,

y por lo mismo, general para toda la Diócesis y subordinada al Obispo. Tiene

la consideración de «Ordinario del lugar». 

Le compete, por tanto, realizar cualquier tipo de actos administrativos,

salvo aquellos que el Obispo se hubiese reservado para sí o que exijan un

mandato especial. Le corresponde también las facultades habituales concedidas

por la Santa Sede al Obispo y la ejecución de los rescriptos, a no ser que se

establezca expresamente otra cosa o se hubieran tenido en consideración las

cualidades personales del Obispo. 

§ 3. Cesa en su oficio al cumplirse el tiempo para el que fue nombrado;

por renuncia, legítimamente presentada y aceptada; por remoción decretada e

intimada; y al quedar suspendida o vacante la Sede Episcopal. 

ARTÍCULO 14  

§1. Corresponde al Vicario General:  

1. Potenciar, coordinar y dirigir la acción pastoral en toda la

Diócesis de Huelva, bajo la autoridad y según las indicaciones del

Obispo, a través de las distintas Vicarías Episcopales, Delegaciones,

Secretariados y Organismos que constituyen la Curia. 

2. La creación de «comisiones especiales» para el análisis y

gestión de determinados asuntos. 

3. Tramitar los expedientes de incardinaciones y excardinaciones

de clérigos diocesanos, así como aquellos relativos a la dispensa de las

obligaciones clericales.

4. Tramitar la dispensa de ayuno y abstinencia, sin perjuicio de las

facultades de los párrocos y de las concesiones episcopales. 

5. Preparar junto al Obispo el orden del día para las reuniones del

Consejo Episcopal.  

411



6. Podrá ostentar la representación del Obispo en los diversos

Patronatos y Fundaciones, bien propios del Obispado, o bien en

aquellos de las que el Obispado forme parte.  

§ 2. Para el cumplimiento de estas funciones: 

1. Podrá designar algunos colaboradores para determinadas tareas

y funciones. 

2. Será informado por el Secretario General y Canciller de todos

los actos de la Curia llamados a producir efectos jurídicos. Podrá pedir

a cada uno de los Vicarios Episcopales y Delegados Diocesanos la

información que crea conveniente y proveer cuanto estime necesario

en orden a una mejor coordinación de sus trabajos. 

3. Podrá constituir, cuando lo estime oportuno, comisiones de

carácter consultivo. 

§ 2. El Vicario General es miembro nato del Consejo Episcopal, del

Consejo del Presbiterio, del Consejo de Pastoral Diocesano y del Consejo

Diocesano para Asuntos Económicos.  

§ 3. El Obispo puede atribuir al Vicario General, al margen de las

funciones ordinarias de su oficio, la reserva de competencia directa, inmediata

y exclusiva sobre alguna materia específica, quedando así sustraída del ámbito

competencial habitual de cualquier otro organismo o persona de la Curia. 

ARTÍCULO 15 

Cuando esté legítimamente ausente o impedido, al Vicario General lo

sustituye el Vicario para la Administración de Bienes Diocesanos y Relaciones

Institucionales, que hará sus veces en calidad de suplente, a no ser que el

Obispo disponga otra cosa.   

 

412



TÍTULO III: LOS VICARIOS EPISCOPALES

ARTÍCULO 16 

§ 1. Es el Obispo quien nombra libremente a los Vicarios Episcopales

y es el mismo Obispo quien los remueve libremente.  

Según lo requiera el buen gobierno de la Diócesis de Huelva, el Obispo

puede nombrar Vicarios Episcopales para un determinado territorio de la

Diócesis (potestad territorial), para ciertos asuntos (potestad especial) o para

un grupo determinado de personas (potestad personal). 

§ 2. Los Vicarios Episcopales Territoriales residirán ordinariamente en

sus zonas pastorales.  

§ 3. En la Diócesis de Huelva se constituyen las siguientes Vicarías

Episcopales: 

1. Cuatro Vicarías territoriales: Huelva Ciudad, Condado, Costa -

Andévalo, Sierra - Minas. Al frente de cada una de ellas estará un

Vicario Episcopal territorial.  

2. Una Vicaría Episcopal especial para la Administración de Bienes

Diocesanos y Relaciones Institucionales. 

ARTÍCULO 17 

Los Vicarios Episcopales gozan de facultad de administrar el Santo

Sacramento de la Confirmación en toda la circunscripción de la Diócesis, si

bien los Vicarios Episcopales Territoriales las ejercen preferentemente en sus

respectivas zonas pastorales. 

ARTÍCULO 18 

Los Vicarios Episcopales otorgarán la posesión a los párrocos.  

ARTÍCULO 19 

§ 1. Son nombrados entre aquellos presbíteros que gozan de las

cualidades contempladas en el art. 11 de este Estatuto. 

413



§ 2. Serán nombrados para un periodo de cinco años, renovable por

otros quinquenios. Cuando un Vicario Episcopal sea sustituido antes de expirar

el quinquenio para el que fue nombrado, el nuevo Vicario se nombrará para el

periodo que reste al anterior para cumplir el quinquenio. 

§ 3. Cesan en el oficio de Vicarios Episcopales al cumplirse el tiempo

de sus mandatos, por renuncia y, quedando a salvo lo que prescriben los cc.

406 y 409 C.I.C., por remoción intimada por el Obispo o cuando queda vacante

la Sede Episcopal. 

ARTÍCULO 20 

§ 1. Los Vicarios Episcopales tienen la misma potestad ordinaria que

por el Derecho Universal compete al Vicario General, pero restringida al

territorio, a los asuntos o al grupo determinado de personas que se les han

asignado, salvo que el Obispo amplíe estas competencias en cuanto a las

funciones o al territorio.  

§ 2. Se aplica a los Vicarios Episcopales lo establecido en el art. 14 §

2. 

ARTÍCULO 21  

Corresponde a los Vicarios Episcopales en el ámbito de sus respectivos

territorios, en relación con las personas que constituyen su Vicaría o con los

asuntos encomendados, entre otras, las siguientes funciones: 

1. Potenciar, coordinar y dirigir la acción pastoral, siguiendo los

criterios de actuación señalados por el Obispo. 

2. Recoger y ordenar la información adecuada sobre las

necesidades pastorales de su zona o de su ámbito personal y llevarla al

Consejo Episcopal para la oportuna consideración y resolución de las

mismas por el Obispo. 

3. Contribuir a la elaboración del Plan Pastoral de la Diócesis de

Huelva, así como desarrollarlo y aplicarlo en sus respectivas Vicarías. 

4. Atender, visitar y mantener una estrecha relación con los

414



sacerdotes y miembros de institutos de vida consagrada, institutos

seculares y sociedades de vida apostólica, animándolos en su vida y

acción apostólica. Animar a los sacerdotes y diáconos en la vivencia

cabal y gozosa de su ministerio, preocupándose de su salud física,

psíquica y espiritual, así como de sus necesidades materiales. Se

preocupará especialmente de la labor pastoral del sacerdote y de su

formación permanente en el plano personal y en el arciprestazgo. 

5. Ayudar a los Arciprestes en el desempeño de las funciones que

les corresponden, pues estos sin recibir potestad ordinaria, vicaria o

delegada, sin embargo, colaboran en la ejecución de la actividad

pastoral decidida por el Obispo y por los Vicarios Episcopales.  

6. Reunirse asiduamente y asistir a los Arciprestes en el

desempeño de las funciones que les corresponden según el Derecho,

urgiéndolos al cumplimiento diligente de los deberes que de ellas se

derivan. 

7. Fomentar el diálogo y el trabajo pastoral conjunto de los

agentes pastorales, tanto clérigos como laicos, que en el caso de los

miembros de los Institutos de Vida Consagrada y las Sociedades de

Vida Apostólica se realizarán en estrecha colaboración con el Delegado

Episcopal para la Vida Consagrada. 

8. Promover la constante y creciente participación de los laicos,

individualmente y asociados, en la vida y en la acción apostólica de la

Iglesia. 

9. Fomentar la creación de los Consejos Económicos y Pastorales

Parroquiales. 

10. Promover la existencia de inventarios actualizados en

parroquias e iglesias. 

11. En ausencia del Vicario General y en su ámbito territorial,

autorizar matrimonios y, en su caso, dispensar de impedimentos.  

415



ARTÍCULO 22 

Ningún organismo de la Curia, excluidos los relacionados con la

potestad judicial, resolverá un asunto que afecte a una zona pastoral, sin contar

con el parecer favorable del Vicario Episcopal territorial correspondiente. 

ARTÍCULO 23

A un Vicario Episcopal territorial lo sustituye, cuando esté

legítimamente ausente o impedido, otro Vicario Episcopal que designe el

Obispo.  

ARTÍCULO 24  

El Vicario Episcopal para la Administración de los Bienes Diocesanos

y Relaciones Institucionales coordinará todo lo relativo a la administración de

los bienes temporales de la Diócesis y establecerá las relaciones institucionales

que se deriven del ejercicio de sus funciones o las que el Obispo le

encomiende.  

Las funciones de la Vicaría para la Administración de Bienes

Diocesanos y Relaciones Institucionales son las siguientes:  

1. El Vicario Episcopal, dentro de sus competencias, coordinará los

aspectos referentes a la administración ordinaria de los bienes y

asuntos económicos de la Diócesis. Emprenderá proyectos que

favorezcan los recursos económicos, para potenciar la autofinanciación

diocesana con la colaboración del Ecónomo Diocesano y el personal

de administración.  

2.  Es misión del Vicario Episcopal conocer las situaciones personales

de los sacerdotes y diáconos para ayudar al apropiado sustento del

clero. Debe cuidar del cumplimiento de criterios comunes que afecten

a la sustentación económica del clero. 

3. Decidir, bajo la supervisión y conocimiento del Obispo, el Vicario

General y el Moderador de la Curia, después de haber oído al Ecónomo

Diocesano, sobre la contratación del personal al servicio de la Curia. 

416



4. Conocer las reformas o nuevas obras en templos diocesanos y casas

rectorales. Autorizar, en colaboración con el Ecónomo Diocesano y el

Departamento para el Patrimonio Cultural, los diferentes proyectos de

restauraciones en los edificios declarados como BIC, excepto en los

casos reservados por estatutos al Consejo del Presbiterio, Colegio de

Consultores o Consejo de Asuntos Económicos. En estos casos, la

Vicaría emitirá un informe que elevará a las instancias competentes

anteriormente mencionadas.  5. Velar, junto al Ecónomo Diocesano,

para que las instituciones diocesanas presenten los balances anuales en

las oficinas de la administración de la Diócesis.  

6. Ejercer las labores de protectorado respecto a las Fundaciones

Diocesanas según los estatutos de las mismas.  

7. Vigilar para que en la Diócesis se cuiden los bienes temporales de

las personas jurídicas públicas que le están sujetas y se administren

conforme al libro V del C.I.C. y las disposiciones del Obispo.  

8. Colaborar con el Departamento para el Patrimonio Cultural en los

asuntos relacionados con el patrimonio y los bienes sagrados, conforme

el libro V del C.I.C.  

9. Tramitar el expediente en todos los supuestos en los que se requiera

la licencia o el consentimiento del Obispo en la administración de los

bienes temporales de los Institutos de Derecho Diocesano o

Monasterios Autónomos de los que trata el c. 615, oído el parecer del

Delegado Episcopal para la Vida Consagrada. 

10. El Vicario Episcopal será el ejecutor de todas las pías voluntades

tanto mortis causa como inter vivos26. En virtud de lo cual «puede y

debe vigilar también mediante visita, que se cumplan las pías

voluntades; y los demás ejecutores deben rendirle cuentas, una vez

cumplida su función».  

11. Velar por el estado de mantenimiento y conservación del edificio

del Obispado, de sus muebles e inmuebles, cuidando de la dignidad y

decoro que requieren algunas de sus estancias, con la colaboración del

417



Arquitecto Técnico, el Ecónomo Diocesano y el personal de

mantenimiento del Obispado.  

12. Establecer las relaciones institucionales que por derecho

corresponden al Ordinario del lugar, excepto aquellas que el Obispo o

el Vicario General se reserven para sí, según Derecho28. 

13. Atender las relaciones con los entes privados y públicos y de la

comunidad política, salvaguardando lo determinado en el punto

anterior del presente Estatuto. 

14. Coordinar las visitas protocolarias, oficiales o institucionales al

Obispo, ya sea en el Obispado o en cualquier otro lugar de la Diócesis

de Huelva que el Obispo le encomiende.  

15. El Obispo, podrá encomendar a la Vicaría los asuntos que estime

oportunos. 

ARTÍCULO 25

§ 1. El Vicario Episcopal para la Administración de Bienes Diocesanos

y Relaciones Institucionales tiene potestad ordinaria en toda la Diócesis de

Huelva en lo referente a estos asuntos; trabajará en estrecha colaboración con

el Vicario General y los Vicarios Episcopales territoriales.  

§ 2. El Vicario Episcopal para la Administración de los Bienes

Diocesanos y Relaciones Institucionales, por sus funciones, será miembro nato

del Consejo Episcopal, Consejo del Presbiterio, Consejo de Asuntos

Económicos y del Consejo Diocesano de Pastoral. 

ARTÍCULO 26

Al Vicario Episcopal para la Administración de Bienes Diocesanos y

Relaciones Institucionales lo sustituye, cuando esté legítimamente asunte o

impedido, el Vicario General, a no ser que el Obispo disponga otra cosa.    

418



TÍTULO IV: EL CONSEJO EPISCOPAL 

ARTÍCULO 27

§ 1. El Consejo Episcopal, que pertenece al género de los entes de

constitución facultativa29,es constituido en la Diócesis de Huelva, como un

instrumento del Obispo Diocesano a través del cual ejerce su función

coordinadora de la actividad jurídica y pastoral de los Vicarios General y

Episcopales. 

§ 2. La finalidad última del Consejo es asegurar la unidad del gobierno

diocesano. Esa tarea la realiza mediante el asesoramiento al Obispo, la

información mutua entre sus miembros y el establecimiento de criterios de

acción. 

§ 3. El Consejo Episcopal ayuda al Obispo en el gobierno diocesano

mediante una labor informativa, asesora y preparatoria de posibles decisiones

relativas a las personas y a las cosas, y en la ejecución de la decisión que

finalmente el Obispo haya adoptado. 

§ 4. El Consejo Episcopal es la reunión de todos cuantos singularmente

participan de la potestad ejecutiva del Obispo; por esta razón no es órgano de

gobierno en sentido colegial, ya que no participa, en cuanto colectivo, del

régimen jurisdiccional de la Diócesis. 

ARTÍCULO 28 

§ 1. Bajo la presidencia del Obispo, forman parte del mismo el Vicario

General, los Vicarios Episcopales territoriales y el Vicario Episcopal para la

Administración de los Bienes Diocesanos y Relaciones Institucionales.  

§ 2. El Secretario General y Canciller de la Curia será el Secretario del

Consejo Episcopal.  

§ 3. Cuando la naturaleza de los asuntos a tratar lo haga conveniente,

participarán también como invitados en las reuniones del Consejo Episcopal:

el Rector del Seminario, los Arciprestes, Delegados Diocesanos o Directores

de los Secretariados, los titulares de los diversos oficios de la Curia o los

419



responsables de otras entidades diocesanas. Cuando el llamado a participar, en

razón de la materia, sea el Delegado Episcopal para la Vida Consagrada, tendrá

voto consultivo al igual que los Vicarios Episcopales.

§ 4. El Consejo Episcopal no se reunirá en ausencia del Obispo o

cuando esté impedido, salvo que hayan de tratarse asuntos inaplazables y el

Obispo dé su autorización. En tales supuestos será presidente delegado el

Vicario General. 

ARTÍCULO 29

§ 1. Las funciones y competencias, entre otras, del Consejo Episcopal

son las siguientes: 

1. Ayudar a la acción de gobierno del Obispo y de la Curia,

mediante la información, el asesoramiento y la preparación de actos o

decisiones jurídicas y pastorales. 

2. Es un ámbito para la consulta, el diálogo y la información

mutua entre sus miembros. 

3. Cada Vicario debe informar al Obispo acerca de los asuntos por

resolver o ya resueltos y no debe actuar contra la voluntad e

intenciones del Obispo. 

4. Es un instrumento estable para facilitar las consultas e

informaciones al Obispo, y también de los demás ordinarios de la

Diócesis que pertenecen al Consejo. 

5. Resolver los posibles desajustes en la acción de gobierno y

facilitar la unidad de acción y de criterios en los asuntos más

importantes.  

6. Preparar los nombramientos eclesiásticos. 

7. Confeccionar el calendario del curso pastoral de la Diócesis.  

8. Orientar el tratamiento de ciertas cuestiones de singular

importancia para la vida de la Diócesis. 

420



9. Asesorar al Obispo sobre la vida, derechos, obligaciones,

disciplina, distribución y formación permanente del clero. 

10. Actuar como motor de la actividad de los demás consejos, colegios

u organismos diocesanos, estimulando y respetando la autonomía y

responsabilidad de cada uno. 

11. El Consejo Episcopal puede tomar decisiones de gobierno, aunque

ordinariamente esa decisión no tendrá eficacia jurídica externa

mientras no se formalice como acto de potestad del Obispo o de alguno

de los «Ordinarios del lugar» que son miembros del Consejo. 

12. Cada Vicario tiene derecho a dar cuenta personalmente al Obispo

de los asuntos que le ocupan, además de lo que sea tratado en las

reuniones del Consejo Episcopal. 

§ 2. El Obispo podrá siempre hacer uso de su derecho de veto de

algunas propuestas, excluir de la discusión ciertos temas o reservarse

personalmente el estudio y tratamiento de determinadas cuestiones. 

ARTÍCULO 30 

§ 1. El Consejo Episcopal tendrá sus reuniones, habitualmente, todas

las semanas y en día fijo bajo la presidencia del Obispo.  

§ 2. En estas reuniones el Obispo intervendrá en primer lugar

presentando los asuntos que estime procedentes y dará cuenta de las cuestiones

y problemas de la Diócesis de Huelva, cuyo conocimiento desee hacer llegar

a sus Vicarios.  

§ 3. Después de haber hablado el Obispo intervendrá el Vicario General

y después los demás Vicarios Episcopales.  

§ 4. Una vez terminados los temas que el Obispo quiere someter a

estudio o dar a conocer, que se establecerán en el orden del día, cada semana

uno de los Vicarios Episcopales dará cuenta de sus gestiones, sometiéndolas

a examen y resolución o simple consulta. Se guardará un orden rotativo,

excepto si hubiese algún tema de prioridad.  

421



§ 5. Normalmente, el Consejo Episcopal adoptará sus acuerdos por

consenso, aunque el Obispo puede pedir la votación para expresar la propia

opinión formalmente, cuando se traten temas de mayor importancia o para los

que falte el acuerdo unánime. 

§ 6. El orden del día de las reuniones será elaborado por el Obispo y el

Vicario General, conforme una de sus funciones descritas en el art. 14 §1, 6 del

presente Estatuto. 

§ 7. Cuando el asunto lo requiera, a juicio del Obispo, el Consejo

Episcopal abordará los temas mediante el sistema de ponencia, encargando a

una o más personas preparar un informe que permita estudiar las cuestiones

más a fondo: qué soluciones precedentes existen, cuáles se podrían aplicar al

caso y qué razones hay a favor o en contra. 

§ 8. Las deliberaciones del Consejo Episcopal son secretas, salvo

aquellos asuntos en los que el Obispo diga lo contrario. 

  

TÍTULO V: EL MODERADOR DE LA CURIA 

ARTÍCULO 31 

§ 1. El Moderador de la Curia es nombrado mediante libre colación por

el Obispo,debiendo ser sacerdote, de edad no inferior a treinta años. 

§ 2. Será nombrado por un periodo de cinco años, prorrogables por

otros quinquenios. 

§ 3. Cesa la potestad al cumplirse el tiempo de su mandato, por

renuncia o por remoción intimada por el Obispo. 

ARTÍCULO 32 

§ 1. Las funciones del Moderador de la Curia, que trabajará en estrecha

colaboración con el Vicario General, son:  

1. Coordinar, bajo la autoridad y según las indicaciones del Obispo, los

oficios y personas de la Curia31, excluida la Curia Judicial.  

422



2. La alta dirección de todas las personas miembros de la Curia, siendo

el máximo responsable de la disciplina de quienes trabajan en ella,

cuidando que todos cumplan fielmente el deber que les está

encomendado. 

3. La creación de comisiones especiales para el análisis y gestión de

determinados asuntos. 

4. Resolver los conflictos de competencias entre organismos de la

Curia, arbitrando los medios que estime oportunos para ello. 

5. Determinar la asignación de competencia entre oficios de la Curia,

cuando exista competencia compartida para un mismo asunto. 

6. Decidir, junto al Vicario General, la formación permanente que ha

de recibir el personal de la Curia. 

7. Otorgar, en acto conjunto con el Secretario General y Canciller, el

necesario permiso de entrada en el Archivo Diocesano, así como la

licencia para sacar documentos del mismo.

§ 2. Para el cumplimiento de estas funciones: 

1. Podrá designar algunos colaboradores para determinadas tareas y

funciones. 

2. Establecer despachos periódicos con los oficios de la Curia y con

todas las personas pertenecientes a la misma que estime conveniente,

para recibir información sobre sus actividades, decisiones y proyectos. 

3. Presentar al Obispo, tras haber recabado los correspondientes

informes, las propuestas de decretos, ordenaciones, reglamentos y

directorios que sirvan para facilitar un mejor cumplimiento de sus fines

por parte de la Curia. 

ARTÍCULO 33 

El Obispo puede atribuir al Moderador de la Curia, al margen de las

funciones ordinarias de su oficio, la reserva de competencia directa, inmediata

423



y exclusiva sobre alguna materia específica, quedando así sustraída del ámbito

competencial habitual de cualquier otro organismo o persona de la Curia. 

ARTÍCULO 34

Al Moderador de la Curía lo sustituye, cuando esté legítimamente

ausente o impedido, el Vicario General, a no ser que el Obispo disponga otra

cosa.  

TÍTULO VI.  LA SECRETARÍA GENERAL Y CANCILLERÍA  

ARTÍCULO 35

§ 1. Al frente de la Secretaría General y Cancillería de la Curia, el

Obispo nombrará a tenor del Derecho General de la Iglesia, un Secretario

General y Canciller, que goce de buena fama, por encima de toda sospecha y

con competencia técnica en materia canónica, administrativa, documental y

registral. 

§ 2. Si el Obispo lo estima conveniente se nombrará un Vicecanciller

para que ayude y supla al Secretario General y Canciller en todos aquellos

asuntos que este le encomiende de manera habitual o extraordinaria.

§ 3. El Secretario General y Canciller y el Vicecanciller son de propio

derecho notarios y secretarios de la Curia35.Asimismo, si el Obispo lo

considera necesario pueden nombrarse otros notarios36 cuya escritura o firma

dé fe pública en lo que ataña, ya a cualquier tipo de actos, ya únicamente para

los asuntos judiciales o ya solo para los actos referentes a una determinada

causa o asunto. 

§ 4. El Secretario General y Canciller, el Vicecanciller y si hubiese

otros notarios pueden ser libremente removidos por el Obispo, pero no por el

Administrador Diocesano en la sede vacante sin el consentimiento del Colegio

de Consultores. 

424



ARTÍCULO 36 

El Secretario General y Canciller es secretario nato, con voz pero sin

voto, del Consejo Episcopal y del Consejo Diocesano de Asuntos Económicos,

así como de aquellos Consejos de carácter diocesano, cuya presidencia

corresponda al Obispo y cuyos Estatutos, reglamentos o normas de

funcionamiento no prevean la existencia de un secretario propio.

ARTÍCULO 37 

El Secretario General y Canciller tendrá como funciones específicas de

su cargo las siguientes: 

1. Redactar, expedir y archivar los actos escritos de la Curia, tanto los

que proceden de ella, como los que se dirigen a ella. 

2. Ejercer como Secretario y Notario Mayor de la Curia, refrendando

las firmas en todos aquellos actos llamados a producir efectos jurídicos

y de los cuales deberá informar al Vicario General. 

3. Cuidar que se cumpla la legislación de la Iglesia sobre los archivos

y registros y, en particular, custodiar la llave del Archivo General de

la Curia, permitir el acceso al mismo y, junto con el Obispo o

Moderador de la Curia, autorizar que se saquen documentos del

mismo.  

ARTÍCULO 38 

El Secretario General y Canciller es así mismo agente de preces ante

la Santa Sede. 

ARTÍCULO 39 

En ausencia del Vicario General, tiene facultades delegadas para: 

1. Autorizar entables. 

2. Gestionar la licencia eclesiástica de libros y publicaciones. 

3. Tramitar las incardinaciones de sacerdotes. 

425



4. Autorizar aquellos expedientes que vayan dirigidos a las

parroquias y organismos diocesanos.  

ARTÍCULO 40 

Dependerán inmediatamente del Secretario General y Canciller o, en

su caso, del Vicecanciller, los siguientes servicios: 

1. El archivo de actas de los distintos organismos de la Curia con

el índice pertinente de la documentación archivada. 

2. El archivo de partidas. 

3. Cuidar que se cumpla, en toda la Diócesis de Huelva, la

legislación de la Iglesia sobre archivos y registros. 

4. La comunicación con el archivo histórico. Al frente del mismo,

en dependencia directa del Secretario General y Canciller, estará un

Archivero que posea especialmente dotes de carácter científico. Acerca

del periodo perentorio para el que un documento pueda ser clasificado

como histórico, se establece un periodo de cincuenta años, y antes de

ese periodo no podrá servirse a los investigadores sin permiso expreso

del Obispo. 

5. El Registro general para el correspondiente asiento de todo

documento, comunicación, oficio, carta, etc., dirigidos a los

organismos de la Curia o a las personas que la integran en razón de su

cargo. 

6. Las cuestiones referidas al personal de la Curia que puedan

serle encomendadas por el Vicario General o Moderador de la misma. 

7. Facilitar a toda persona o institución que lo solicite los datos y

orientaciones pertinentes sobre los diversos organismos, actividades o

personas de la Curia. 

8. La Secretaría de la Visita Pastoral, para la que el Obispo podrá

nombrar un Vicesecretario de Visita. 

426



9. La dirección del Boletín Oficial del Obispado. 

10. Los servicios de expedición y recepción de correo, fax y

teléfono. 

ARTÍCULO 41 

§ 1. El archivo diocesano contará con un archivo secreto, es decir, un

armario totalmente cerrado con llave y que no pueda moverse del sitio, donde

se conservarán con suma cautela todos los documentos que han de ser

custodiados bajo secreto. 

§ 2. La llave del archivo secreto la tiene solamente el Obispo.  

ARTÍCULO 42 

Al Secretario General y Canciller los sustituye, cuando esté legítimamente

ausente o impedido el Vicecanciller, a no ser que no lo hubiera o que

habiéndolo, el Obispo disponga otra cosa.    

TÍTULO VII.  LA ADMINISTRACIÓN DIOCESANA 

CAPÍTULO 1. NORMAS GENERALES 

ARTÍCULO 43 

§ 1. A la Administración Diocesana compete la gestión

económica-financiera de todos los bienes temporales de la persona jurídica de

la Diócesis, en coordinación con los otros organismos de la Curia, a tenor del

Derecho y bajo la autoridad directa del Obispo. 

§ 2. Integran la Administración Diocesana: 

1. El Consejo Diocesano de Asuntos Económicos. 

2. El Vicario Episcopal para la Administración de Bienes

Diocesanos y Relaciones Institucionales.  

3. El Ecónomo Diocesano. 

427



ARTÍCULO 44 

Con la periodicidad conveniente, el Obispo, a propuesta del Consejo

de Asuntos Económicos, fijará por decreto los criterios generales según los

cuales deberá realizarse la Administración de los Bienes de la Diócesis de

Huelva. 

CAPÍTULO 2. EL CONSEJO DIOCESANO DE ASUNTOS

ECONÓMICOS 

ARTÍCULO 45 

El Consejo Diocesano de Asuntos Económicos, como órgano

colegiado, estará compuesto por las personas designadas en el correspondiente

decreto del Obispo y por el tiempo que en el mismo se determine.

ARTÍCULO 46 

El Consejo Diocesano de Asuntos Económicos, de acuerdo con las

orientaciones del Obispo, tendrá elaborado antes del 31 de diciembre de cada

año el presupuesto de ingresos y gastos del año siguiente para todo el régimen

económico de la Diócesis y aprobará, si procede, antes del 31 de marzo del año

siguiente, las cuentas de resultados del año anterior que le presentará el

Ecónomo Diocesano. 

ARTÍCULO 47 

Corresponde al Consejo Diocesano de Asuntos Económicos dar su

consentimiento para que el Obispo pueda realizar los actos de administración

extraordinaria y enajenar bienes de la Diócesis o de las personas jurídicas que

dependen de él, cuando superan la cantidad máxima fijada por la Conferencia

Episcopal Española43o si se tratara de exvotos donados a la Iglesia o bienes

preciosos por razones artísticas o históricas. 

428



ARTÍCULO 48 

El Consejo de Asuntos Económicos deberá ser oído por el Obispo: 

1. Cuando se trate de fijar los actos que, dentro de la Diócesis,

superan los límites de la administración ordinaria. 

2. Al determinar el lugar y modo de depositar e invertir los activos

financieros y bienes que constituyen las dotes de las fundaciones que

dependen del Obispado, así como para disminuir las cargas

fundacionales45.. 

3. En la realización de los actos de administración de mayor

importancia, que estén dentro de la administración ordinaria. 

4. En el nombramiento y remoción del Ecónomo Diocesano. 

5. Al imponer a las personas jurídicas públicas que dependen del

Obispado la aportación que se prevea para subvenir a las necesidades

de la Diócesis. 

6. En la declaración del carácter beneficial de determinados

bienes, para constituir el fondo de sustentación del clero. 

ARTÍCULO 49 

Son competencias propias del Consejo Diocesano de Asuntos

Económicos: 

1. La revisión de las cuentas que deben rendir anualmente al

Obispo los administradores, tanto clérigos como laicos, de cualesquiera

bienes eclesiásticos sometidos a su potestad. 

2. El estudio de todo lo relacionado con la retribución de los

sacerdotes y la Seguridad Social de los mismos. 

3. Proponer normas concretas para la presentación de proyectos

y presupuestos de obras y para la concesión de subvenciones. 

4. Estudiar y buscar fuentes de recursos para fomentar un

429



patrimonio suficiente para el sostenimiento de la Diócesis. 

5. Cuidar que se realice y mantenga al día el inventario de bienes

de la Diócesis. 

6. Emitir su opinión en los procesos de contratación de personal

de manera estable. 

ARTÍCULO 50 

§ 1. Serán miembros natos del consejo económico: 

1. El Obispo 

2. El Vicario General.  

3. El Vicario Episcopal para la Administración de Bienes

Diocesanos y Relaciones Institucionales. 

4. El Ecónomo Diocesano.  

§ 2. Formarán parte del Consejo Diocesano de Asuntos Económicos

aquellos fieles de probada integridad, expertos en materia económica y en

Derecho Civil que el Obispo nombre50. 

§ 3. El Consejo Diocesano de Asuntos Económicos será nombrado por

un periodo de cinco años, renovables por otros quinquenios.  

CAPÍTULO 3. EL ECÓNOMO DIOCESANO

ARTÍCULO 51 

§ 1. La tarea específica del Ecónomo Diocesano52es administrar los

bienes de la diócesis bajo la autoridad del Obispo o del Vicario Episcopal para

la Administración de los Bienes Diocesanos y Relaciones Institucionales,

llevando a cabo todas las actividades encaminadas a que los bienes

eclesiásticos cumplan las finalidades de la persona jurídica a la que

pertenecen53.Es el ejecutor, el gestor, el que realiza la política económica de

la Diócesis, fijada por el Consejo Diocesano para Asuntos Económicos

430



presidido por el Obispo. 

§ 2. El Obispo nombrará al Ecónomo Diocesano, oídos previamente el

Colegio de Consultores y el Consejo Diocesano para Asuntos Económicos. Se

elegirá para este oficio una persona de reconocida honradez, que destaque por

su cualificación en materias económicas y administrativas, por su

conocimiento de la legislación canónica y civil sobre los bienes temporales, así

como por poseer un auténtico sentido eclesial que refleje con claridad el fin

perseguido por la Iglesia en el uso de los bienes materiales. 

§ 3. Será nombrado para cinco años, pudiendo ser renovado otros

quinquenios. No será removido durante el plazo de su nombramiento si no es

por causa grave, que el Obispo habrá de ponderar habiendo oído al Colegio de

Consultores y al Consejo de Asuntos Económicos.  

ARTÍCULO 52 

§ 1. Son competencias del Ecónomo Diocesano, conforme al Derecho

General de la Iglesia: 

1. Administrar los bienes de la persona jurídica de la diócesis,

bajo la autoridad del Obispo y del Vicario Episcopal para la

Administración de Bienes Diocesanos y Relaciones Institucionales, de

acuerdo con el modo determinado por el Consejo de Asuntos

Económicos. 

2. Hacer los gastos que ordenen legítimamente el Obispo o el

Vicario Episcopal para la Administración de Bienes Diocesanos y

Relaciones Institucionales, con los ingresos propios de la Diócesis. 

3. Rendir cuentas anuales de los ingresos y gastos - entendida en

sentido amplio: cuenta de resultados, balance, patrimonio...- al Consejo

de Asuntos Económicos. 

4. Por encargo del Obispo, y en estrecha colaboración del Vicario

Episcopal para la Administración de Bienes Diocesanos y Relaciones

Institucionales, vigilará diligentemente la administración de todos los

bienes pertenecientes a las personas jurídicas que le están sujetas.

431



Gozará de la facultad de vigilar a las personas jurídicas públicas sujetas

al Obispo, de inspeccionarlas y de exigirles la rendición de cuentas

que, periódicamente, deben presentar a su ordinario . 

5. El Obispo y el Vicario Episcopal para la Administración de

Bienes Diocesanos y Relaciones Institucionales también le pueden

encargar la tarea de intervención en la administración de cualquier ente

eclesiástico, y confiarle el encargo de buscar personas idóneas para la

administración de los bienes de las personas jurídicas en cuestión. 

6. La administración del Fondo Común Diocesano.  

7. La administración del Fondo de sustentación del Clero.  

8. Promoverá la creación de los Consejos Económicos

Parroquiales58,73vigilará su funcionamiento y les ofrecerá la ayuda

necesaria o conveniente.  

9. Colaborará, si se le requiere, en la administración del Seminario

Diocesano a través de su propio Administrador y del Rector del mismo. 

10. Vigilará para que el patrimonio de la Diócesis de Huelva esté

debidamente registrado.  

ARTÍCULO 53 

El Ecónomo Diocesano se coordinará directamente con el Vicario

General, el Vicario Episcopal para la Administración de Bienes Diocesanos y

Relaciones Institucionales y el Moderador de la Curia.  

ARTÍCULO 54 

Para el cumplimiento de las funciones que le son propias, tanto en

conformidad con el Derecho General de la Iglesia como de este Estatuto, el

Ecónomo Diocesano contará con la colaboración del personal auxiliar de la

administración, que estará bajo la superior dirección del Vicario Episcopal

para la Administración de Bienes Diocesanos y Relaciones Institucionales, y

consta de las siguientes secciones: 

432



1. Preparación, gestión y control del presupuesto. 

2. Administración del patrimonio mueble e inmueble. 

3. Financiación. 

4. Fondo Común Diocesano. 

5. Fondo de sustentación del clero. 

6. Obras diocesanas. 

7. Contabilidad y tesorería. 

8. Administración de parroquias y otras instituciones. 

9. La colecturía de misas, tanto las encargadas a la Curia

directamente, como de las remitidas por los respectivos párrocos y

sacerdotes. 

10. Las relaciones laborales de todo el personal contratado de la

Curia. 

ARTÍCULO 55

El Obispo podrá encargar periódicamente la realización de auditorías

externas a empresas solventes del ramo, que presentará al Consejo Diocesano

de Asuntos Económicos. En todo caso, en situación de sede vacante habrá de

proveerse para que al término de la misma pueda contarse con un informe

económico y patrimonial de la Diócesis de Huelva debida y externamente

auditado. 

ARTÍCULO 56 

Al Ecónomo Diocesano lo sustituye, cuando esta legítimamente ausente

o impedido, el Vicario Episcopal para la Administración de los Bienes

Diocesanos y Relaciones Institucionales.  

433



TÍTULO VIII.  LAS DELEGACIONES Y SECRETARIADOS

DIOCESANOS 

CAPÍTULO 1. NATURALEZA Y FUNCIONES 

ARTÍCULO 57 

§ 1. Se definen las Delegaciones Diocesanas como departamentos de

acción pastoral que, bajo la autoridad y dirección del Obispo, aseguran la

animación, promoción y coordinación de los distintos campos de la acción

ministerial del Obispo en todo el ámbito Diocesano. Por tanto, es el Obispo el

primer responsable de la organización de la pastoral - litúrgica, catequística,

caritativa, social, misionera…- y demás organizaciones de la Iglesia de

Huelva. 

§ 2. Para ocuparse de la animación pastoral de sectores más

especializados dentro de una misma área de acción pastoral de cada

Delegación, estas podrán contar con Secretariados. Estos se consideran

normalmente como parte de una Delegación y han de funcionar de acuerdo con

el Delegado. 

§ 3. El término Delegación se entiende canónicamente en sentido lato

y no implica necesariamente el ejercicio de la potestad de jurisdicción. Por

ello, las Delegaciones tienen carácter jerárquico, aunque sin capacidad

decisoria. 

§ 4. El número de Delegaciones, la designación, el contenido, la

estructura y el funcionamiento de cada una, las unidades de acción pastoral en

las que puedan coordinarse, los Secretariados que puedan incluir, se

determinarán por estos Estatutos y por vía reglamentaria o, cuando proceda,

por decreto singular. 

§ 5. Las Delegaciones, con sus Secretariados, si los tiene, que se

establecen por estos Estatutos son las siguientes:

-Delegación Episcopal para el Clero

434



-Secretariado para el Diaconado Permanente.

-Delegación Episcopal para la Vida Consagrada y Delegado

Episcopal con facultades de Vicario Episcopal para las Religiosas de Vida

Contemplativa.

-Delegación Diocesana para la Familia y Vida.

-Secretariado de Pastoral de los Mayores.

-Delegación Diocesana para el Apostolado de los Laicos.

-Secretariado de Movimientos Apostólicos: Acción

Católica, HOAC, Frater, Scouts Católicos y nuevas comunidades, Movimiento

de Cursillos de Cristiandad, Movimiento de Renovación Carismática Católica.

-Secretariado de Apostolado del Mar.

-Secretariado de Pastoral de Carreteras.

-Secretariado de Pastoral del Turismo.

-Secretariado de Pastoral de Sordos.

-Delegación Diocesana de Catequesis de Iniciación Cristiana

y Catecumenado de Adultos.

-Secretariado para la Lectura Creyente de la Palabra.

-Secretariado de Pastoral de Tiempo Libre.

-Delegación Diocesana de Pastoral de Adolescentes y Jóvenes.

-Delegación Diocesana para la Pastoral Vocacional.

-Delegación Diocesana para las Misiones y Cooperación con las

Iglesias.

-Delegación Diocesana de Educación y Cultura.

-Delegación Diocesana de Pastoral Universitaria.

-Delegación Diocesana para la Liturgia.

435



-Secretariado para las Causas de los Santos.

-Secretariado Diocesano de Música Sacra.

-Secretariado de Peregrinaciones.

-Secretariado para las Asociaciones Eucarísticas.

-Secretariado de Ecumenismo, Relaciones

Interconfesionales y Diálogo Interreligioso.

-Delegación Diocesana para las Hermandades y Cofradías,

Santuarios y Piedad Popular.

-Delegación Diocesana para la Pastoral Social y Promoción

Humana.

-Cáritas Diocesana.

-Secretariado de Pastoral de la Salud.

-Secretariado de Migraciones.

-Secretariado de Pastoral Penitenciaria.

-Manos Unidas.

-Delegación Diocesana para el Patrimonio Cultural.

-Delegación Diocesana para las Comunicaciones Sociales.

-Delegación Diocesana de Evangelización Digital.

CAPÍTULO 2. ORGANIZACIÓN DE LAS DELEGACIONES Y

SECRETARIADOS

ARTÍCULO 58 

§ 1. Al frente de cada una de las Delegaciones habrá un Delegado,

también puede haber un Subdelegado, y al frente de los Secretariados un

Director, nombrados por el Obispo oído el Consejo Episcopal, para un período

436



de cuatro años, prorrogable otros cuatrienios.  

§ 2. Para ser nombrado Delegado o Director se requiere poseer, junto

con las señaladas en el art 5, § 3, las siguientes cualidades de idoneidad:

prudencia, experiencia pastoral y ser, verdaderamente, experto en el campo

específico de su misión. 

§ 3. Los Delegados actuarán siempre en unión de voluntad e

intenciones con el Obispo, manteniendo habitualmente contactos con él para

informarle de la situación de su ámbito de competencia pastoral y de los

asuntos más importantes por resolver. 

ARTÍCULO 59 

§ 1. La dirección y coordinación inmediatas de las Delegaciones

Diocesanas serán ejercidas por el Vicario General, que hará converger esa

acción pastoral hacia los objetivos señalados como prioritarios en la

programación diocesana y velará por su buen funcionamiento. 

§ 2. Los Delegados y Directores mantendrán contacto permanente con

el Vicario General, quien los convocará, cuando sea conveniente, tanto

personalmente como a reuniones generales o por ámbitos de evangelización

afines, para mantener el debido seguimiento del área que se les confía. Puede

llamar, cuando estime oportuno, a los equipos de las Delegaciones y de los

Secretariados de acuerdo con los respectivos Delegados y Directores. 

§ 3. Con la debida antelación, cada uno de los Delegados presentará al

Vicario General el programa de objetivos y actividades para el curso pastoral,

con indicación precisa de los medios necesarios y de los plazos para llevarlas

a cabo, así como del coste y financiación de las mismas para tenerlo en cuenta

en el presupuesto global de la Diócesis de Huelva.  

§ 4. Corresponde al Vicario General, a la vista de las propuestas que se

hagan, presentarlas al Obispo para su aprobación o pedir una nueva

programación cuando proceda, evitando la repetición de objetivos o la

divergencia entre ellos. 

§ 5. Los materiales elaborados por las Delegaciones y Secretariados

437



deben tener el visto bueno del Vicario General antes de su publicación. De

todo lo publicado quedará una copia en la Secretaría General del Obispado. 

§ 6. Asimismo, corresponderá al Vicario General hacer llegar las

programaciones de cada una de las Delegaciones a los organismos diocesanos

que afecten a su difusión, así como remitir los asuntos económicos a la

Administración. 

§ 7. Los Vicarios Episcopales y los Delegados, mantendrán relación

frecuente, a fin de garantizar la mejor coordinación posible en la acción

pastoral. 

§ 8. Siempre que sea necesario, los Delegados, serán invitados a

informar al Consejo Episcopal de la situación en el campo pastoral propio, de

las orientaciones prioritarias y de las acciones que se proponen realizar. 

ARTÍCULO 60 

§ 1. Las Delegaciones Diocesanas, y los Secretariados en el marco de

la Delegación que le corresponda, tendrán las siguientes funciones: 

1. Procurar tener un conocimiento especial de la realidad en el

área de su trabajo: problemas, necesidades, urgencias, perspectivas,

etc. 

2. Participar en la elaboración de las Orientaciones Diocesanas de

Pastoral.  

3. Programar el trabajo en sintonía con el Plan Diocesano de

Pastoral, realizar las acciones derivadas de la programación y evaluar

el plan de trabajo. 

4. Promover y coordinar las acciones de su ámbito de

evangelización, a todos los niveles y en todo el territorio de la Diócesis

de Huelva, particularmente, mediante una relación cercana y servicial

con los arciprestazgos y las parroquias. 

5. Elaborar anualmente la memoria de actividades. 

438



6. Atender a la formación integral de todos los que desempeñen

actividades evangelizadoras en su sector, poniendo los medios

adecuados para cada caso (cursos, encuentros, asambleas, etc.). 

7. Servir como órgano consultor para las cuestiones planteadas

por el Obispo u otros organismos diocesanos respecto al área de su

competencia. 

8. Trabajar para sensibilizar a la comunidad diocesana respecto a

las necesidades de evangelización que se detectan. 

9. Coordinar la propia acción tanto con los movimientos y

asociaciones de su ámbito pastoral, como con la de las demás

Delegaciones. 

10. Mantener una fluida comunicación con las Comisiones Episcopales

y los Secretariados de la Conferencia Episcopal Española y de los

Obispos del Sur correspondientes a su sector, teniendo en cuenta sus

objetivos y participando en jornadas, acciones e iniciativas regionales

o nacionales de su ámbito singular. 

11. En los casos en que corresponda, los Delegados y Directores deben

también asesorar al Obispo en el nombramiento de cargos regulados

por acuerdos establecidos con organismos públicos que les afecten, y

mantenerse en relación con las entidades civiles que proceda.

ARTÍCULO 61 

Las Delegaciones y Secretariados, generalmente, se estructurarán como

equipos de trabajo compuestos por sacerdotes, religiosos y laicos, mostrando

así la diversidad y complementariedad de las vocaciones de la Iglesia. 

ARTÍCULO 62 

§ 1. Cada Delegación y Secretariado Diocesano formulará sus propios

estatutos, que deberán ser sometidos al examen del Consejo Episcopal para la

aprobación posterior del Obispo. 

§ 2. Los estatutos constarán, al menos, de los siguientes puntos

439



esenciales: 

1. Introducción en la que aparezca un breve marco doctrinal, la

naturaleza y los fines de la Delegación o Secretariado. 

2. Funciones de la Delegación o Secretariado, objetivos

específicos, tareas permanentes, áreas o campos que abarca. 

3. Organización y funcionamiento. 

4. Relación con otros organismos diocesanos: vicarías,

arciprestazgos, movimientos, asociaciones, institutos de vida

consagrada, etc. Particularmente, los Secretariados señalarán la

relación con la Delegación donde se integran. 

5. Financiación y régimen económico. 

ARTÍCULO 63 

§ 1. Las diversas Delegaciones y Secretariados estarán compuestas por

todas aquellas personas y organismos que resulten necesarios según la tarea

encomendada, siempre dentro de los límites de las posibilidades de la Diócesis

en cuanto a recursos humanos y materiales de los que se disponga. 

§ 2. Una configuración completa será la siguiente: 

1. El Delegado o Director del Secretariado, que ejerce la función

de Presidente y Coordinador, nombrado por el Obispo. 

2. El Delegado o Director del Secretariado propondrán al

Secretario y Director.

3. Los coordinadores elegidos en los Arciprestazgos, trabajarán de

acuerdo y en estrecha colaboración con el Delegado, Secretario o

Director. 

4. En las Delegaciones o Secretariados que lo requieran, pueden

tener un número determinado de Vocales, con el visto bueno del

Obispo o del Vicario General.  

440



§ 3. La Junta plenaria de la Delegación o Secretariado, que se reunirá

periódicamente, estará formada por todos los miembros de la Delegación o

Secretariado. La Junta permanente la componen el Delegado, Secretario o

Director, el Administrador, si lo hubiese y dos Vocales, si los hubiese. 

§ 4. Estas designaciones de cargos internos a cada Delegación o

Secretariado se harán por un periodo de cuatro años prorrogables otros

cuatrienios, con el fin de dar unidad y continuidad a la tarea evangelizadora

que llevan a cabo. 

ARTÍCULO 64 

§1. Para evitar la multiplicación de informaciones, la Delegación

Diocesana de Medios de Comunicación Social de la Diócesis de Huelva, en

contacto fluido con cada Delegación y Secretariado, informará de las

actividades propias de las Delegaciones. 

§ 2. Cada Delegación o Secretariados crearán un portal digital propio,

al cual se accederá a través de la propia página Web de la Diócesis de Huelva.

En estos apartados que aparecerán en la página Web de la Diócesis, la

información estará actualizada y cada Delegación o Secretariado, en contacto

con la Delegación Diocesana de Medios de Comunicación Social, se encargará

de informar de las actividades a realizar o ya realizadas y de los temas que

cada Delegación o Secretariado consideren oportunos.   

441



TÍTULO IX.  DELEGACIONES Y SECRETARIADOS CON

CARACTERÍSTICAS ESPECIALES Y OTROS ORGANISMOS DE LA

CURIA 

CAPÍTULO 1. EL DELEGADO EPISCOPAL PARA LA VIDA

CONSAGRADA 

ARTÍCULO 65 

El Delegado Episcopal para la Vida Consagrada tendrá potestad

ejecutiva ordinaria vicaria en los asuntos relacionados con Religiosas de vida

contemplativa, por tanto, participa de la potestad de jurisdicción del Obispo

respecto de la vida consagrada en la Diócesis de Huelva. 

La potestad del Delegado Episcopal es ordinaria y vicaria. Es potestad

ordinaria porque está unida al oficio y es vicaria porque se ejerce en

dependencia y en lugar del Obispo. 

ARTÍCULO 66

Además de las cualidades comunes a todo Vicario Episcopal, el

documento Mutuae Relationes exige que conozca convenientemente la vida

consagrada, que la estime y busque su crecimiento.Por lo que es necesario que: 

1. Conozca los principios teológicos de la Vida Consagrada y las

normas canónicas relativas a la misma, además de la vida espiritual. 

2. Conozca también los diversos tipos de religiosos y religiosas que

están en la Diócesis, su carisma propio y sus finalidades, así como la

situación y las exigencias de la Diócesis en la que los consagrados

realizan su apostolado. 

3. Posea cualidades humanas que faciliten la mutua confianza y la

cooperación eficaz en la actividad pastoral común. 

442



 ARTÍCULO 67 

Son funciones del Delegado Episcopal para la Vida Consagrada: 

1. Fomentar la inserción de los miembros de la Vida Consagrada

en la pastoral de la Diócesis.  

2. Propiciar una mayor conciencia diocesana en los miembros de

la Vida Consagrada, favoreciendo el mutuo conocimiento y aprecio. 

3. Atender en la Diócesis de Huelva las necesidades de los

miembros de la Vida Consagrada.  

4. Cuidar la atención espiritual y sacramental, y la formación

permanente de los monasterios de clausura. 

5. Cuidar la relación con la CONFER Diocesana, a tenor del

Derecho. 

6. Asesorar al Obispo en la erección canónica de una comunidad

de Vida Consagrada y en el nombramiento de capellanes y confesores

de las religiosas de clausura.

7. Presidir los capítulos electivos de las comunidades de vida

contemplativa. 

8. Debe mantener informados a los Superiores acerca de la vida

y de la pastoral Diócesis.

CAPÍTULO 2. DELEGACIÓN DIOCESANA PARA LAS

COMUNICACIONES SOCIALES Y OFICINA DE PRENSA 

ARTÍCULO 68

§ 1. La Delegación Diocesana para las comunicaciones sociales y la

Oficina de Prensa, es un organismo técnico de la Curia en el campo de la

comunicación social y sus medios, dependiente de manera directa del Obispo

con la ayuda y coordinación del Vicario General. 

443



§ 2. Esta delegación trabajará para que la comunicación impregne todas

las actividades de la Diócesis como símbolo y manifestación de la comunión

eclesial, haciendo circular la información y estrechando lazos comunicativos

entre los miembros pertenecientes a la iglesia local. 

§ 3. Para la dimensión externa de la comunicación, la Delegación

contará con una Oficina de Prensa para encauzar la relación con los medios

públicos y privados, así como con sus profesionales, velando de este modo por

la imagen institucional de la Diócesis – en coordinación con el Vicario

Episcopal para la Administración de los Bienes y las Relaciones

Institucionales- e informando a la sociedad en general sobre el magisterio del

Obispo y sobre las acciones pastorales de la Iglesia de Huelva.

§ 4. Esta Oficia será el cauce oficial de comunicación externa de la

Diócesis para los documentos oficiales, que serán recibidos a través de la

Cancillería.

§ 5. Al frente de esta Delegación se nombrará un Delegado Diocesano.

Del mismo modo se nombrará un responsable de la Oficina de Prensa

dependiente del Moderador de la Curia. 

ARTÍCULO 69

Será labor propia de la Oficina: 

1. Servir como instrumento a la política de transparencia que la

Diócesis quiere implementar.

2. Proporcionar periódicamente al Obispo un resumen de las noticias

de interés para la vida y actividad de la Iglesia Diocesana. 

3. Preparar la difusión a través de los medios de comunicación de las

informaciones referentes a la vida diocesana y las declaraciones que el

Obispo considere oportunas. 

4. Publicar las declaraciones del Santo Padre que atañen a la Iglesia

Universal y todo su Magisterio; así como los comunicados y campañas

de la Conferencia Episcopal Española y de la Oficina de los Obispos

444



del Sur de España.  

5. Establecer una agenda de contactos con los medios de

comunicación. 

6. Elaborar y dirigir los contenidos de la programación religiosa de la

Cadena COPE a nivel local.

7. Mantener el portal web de la Diócesis y coordinar la elaboración de

sus contenidos con otros organismos de la Curia Diocesana (Secretaría,

Administración, Delegaciones…). 

8. Gestionar la publicidad de las campañas que puedan promover

diversos organismos de la Curia, delegaciones y secretariados,

conforme a sus respectivas competencias. Al comienzo de cada curso

deberá ser conocido en esta oficina el plan de las campañas diocesanas

previstas. 

9. Cooperar en la gestión comunicativa de las crisis y en la elaboración

de argumentarios sobre temas conflictivos y de interés.

1 0. Participar en las asambleas y jornadas de delegados de

comunicación, de España y de Andalucía.

CAPÍTULO 3. LA ASESORÍA JURÍDICA DE LA CURIA DIOCESANA 

ARTÍCULO 70 

§ 1. La Diócesis es una persona jurídica, sujeto de derechos y

obligaciones, reconocida civilmente. 

§ 2. Además, la ley canónica atribuye al Obispo en la Diócesis la

responsabilidad de supervisión y régimen sobre diversidad de entes

eclesiásticos (parroquias, asociaciones de fieles, fundaciones...) que en buen

número están asimismo dotados de personalidad jurídica canónica y,

frecuentemente, civil. 

§ 3. La asesoría jurídica es un instrumento de control de legalidad

interno y voluntario al servicio del Obispo en la administración de la Diócesis

445



y por ello se encuadra en la Curia, que procura el debido consejo técnico a los

responsables de la administración diocesana en el campo jurídico. 

ARTÍCULO 71 

§ 1. La actividad de la Asesoría Jurídica tiene una índole esencialmente

técnica, sin excluir de su ámbito por principio la labor contenciosa (defensa

ante los tribunales de intereses ajenos). 

§ 2. Su asesoramiento jurídico tiene un carácter preventivo, que busca

adelantarse y evitar en la medida de lo posible los conflictos o, en caso de que

tengan lugar, que los intereses legítimos diocesanos no se encuentren en

posición de desventaja. 

§ 3. Su labor asesora, la cumple tratando de dar forma jurídica

adecuada a las decisiones de los responsables del gobierno diocesano y

verificando la corrección jurídica de los actos de estos. 

ARTÍCULO 72 

§ 1. La Asesoría Jurídica de la Diócesis de Huelva se establece en dos

niveles: uno, más estrechamente vinculado a la marcha corriente de la Curia,

que se ocupa de examinar desde el punto de vista jurídico los actos de la

Administración Diocesana; y otro, de colaboradores ocasionales a cuyos

servicios quepa recurrir para asuntos concretos en materias de su especialidad

(Derecho Inmobiliario y Registral, Urbanístico, Tributario, etc.). 

§ 2. La Asesoría Jurídica se adscribe de forma inmediata al oficio del

Vicario General, Vicario Episcopal para la Administración de Bienes

Diocesanos y Relaciones Institucionales y Ecónomo Diocesano. 

§3. El Promotor o Promotores de Justicia a que se refieren los artículos

80 n.4 y 83 1 del presente estatuto, auxiliarán a la Asesoría Jurídica a petición

de esta, cuando la complejidad del asunto lo requiera.

446



CAPÍTULO 4. LA SECRETARÍA PARTICULAR DEL OBISPO 

ARTÍCULO 73

La Secretaría Particular del Obispo depende de manera directa y

exclusiva de él. Se ocupa del orden interno relativo a la actividad ordinaria del

Obispo: agenda, audiencias, desplazamientos, actos y celebraciones en las que

esté presente el Obispo, comunicaciones, correspondencia y archivo.  

ARTÍCULO 74 

§ 1. Al frente de la misma estará un Secretario, que se encargará de la

dirección y coordinación de todas las actividades que tiene asignadas.  

§ 2. El Secretario gozará en la Curia de las capacidades administrativas

y económicas necesarias para desempeñar las funciones propias de su cargo,

que se entenderán concedidas de forma directa e inmediata por el Obispo. 

§ 3. Tramitará todos aquellos asuntos que le pueda encomendar el

Obispo. 

TÍTULO X: LA CURIA JUDICIAL 

CAPÍTULO 1. ESTRUCTURA Y FUNCIONES 

ARTÍCULO 75 

La Curia Judicial está compuesta por los órganos y personas que asisten

al Obispo en el ejercicio de su potestad judicial y de la potestad administrativa

que, por razones técnicas, delegue a quienes desempeñan la función judicial. 

ARTÍCULO 76 

Serán competencias propias de la Curia Judicial: 

1. Las causas que hayan de tramitarse judicialmente, sean

contenciosas o penales. 

447



2. El proceso para la dispensa del matrimonio rato y no

consumado. 

3. El proceso de muerte presunta del cónyuge. 

4. El procesículo de remoción de veto de acceso a nuevo

matrimonio sin licencia del Ordinario del lugar impuesto por un

Tribunal Eclesiástico. El levantamiento del veto, sustanciado este

procesículo de carácter consultivo, queda reservado al Obispo. 

5. Otras que puedan corresponderle conforme al Derecho

Canónico universal y particular.

ARTÍCULO 77 

§ 1. Preside esta Curia el Vicario Judicial quien, además de la potestad

judicial ordinaria que le corresponde conforme al Derecho General de la

Iglesia, goza también de las potestades administrativas y disciplinares que

corresponden al Obispo en relación con su Tribunal y de las que, en su caso,

se le puedan delegar. 

§ 2. Al Vicario Judicial corresponde, conforme al Derecho General de

la Iglesia, cuidar que el personal de esta Curia Judicial cumpla debidamente su

propio oficio. 

ARTÍCULO 78 

§ 1. Se podrá nombrar un Vicario Judicial adjunto, si fuera necesario

para ayudar al Vicario Judicial en el ejercicio de sus funciones. 

§ 2. El Vicario Judicial adjunto sustituye al Vicario Judicial en los

asuntos ordinarios cuando este se encuentre temporalmente impedido o

legítimamente ausente. En defecto de este, lo sustituye el Juez más antiguo, si

el Obispo no dispone otra cosa.  

ARTÍCULO 79 

El Consejo de la Vicaría Judicial asesora al Vicario Judicial en el

estudio de los asuntos más importantes de la Curia de Judicial, pudiendo así

448



mismo presentar propuestas para el mejor funcionamiento de la misma. 

ARTÍCULO 80 

El Consejo de Vicaría Judicial está formado por: 

1. El Vicario Judicial. 

2. El Vicario Judicial adjunto, si lo hubiera. 

3. Los Jueces Diocesanos. 

4. Los promotores de Justicia. 

5. Los defensores del Vínculo.  

6. Notario Auditor.  

CAPÍTULO 2. EL TRIBUNAL ECLESIÁSTICO 

ARTÍCULO 81 

El Vicario Judicial constituye con el Obispo, conforme a la norma del

Derecho, un único Tribunal que juzga, según la naturaleza de las causas, por

medio de un solo Juez o de un Colegio de Jueces. 

ARTÍCULO 82 

§ 1. Dado que la mayor parte de los procesos que se habrán de ver ante

el Tribunal eclesiástico exigen ser sentenciados por un Colegio de tres Jueces,

el Obispo nombrará un número suficiente de Jueces Diocesanos que pueden

ser, tanto clérigos como laicos64, y que sean Doctores o al menos Licenciados

en Derecho Canónico, para proveer la formación de los distintos turnos

colegiales, observando los requisitos establecidos en el c. 1421 del C.I.C. 

§ 2. Serán nombrados por un periodo de cuatro años prorrogables otros

cuatrienios; no pudiendo ser removidos si no es por causa legítima y grave. 

ARTÍCULO 83 

§ 1. Para las causas contenciosas en que esté implicado el bien público

y para las causas penales ha de constituirse en la Diócesis, conforme a los

449



requisitos y condiciones de los cc. 1435 y 1436 del C.I.C., el Promotor de

Justicia, quien por oficio está obligado a velar por el bien público. 

§ 2. Para las causas en que se discuta la nulidad de la Sagrada

Ordenación o la nulidad o disolución de un matrimonio ha de nombrarse en la

Diócesis, conforme a los requisitos y condiciones de los cc. 1435 y 1436 del

C.I.C., un Defensor del Vínculo, el cual, por oficio, debe proponer y manifestar

todo aquello que pueda aducirse razonablemente contra la nulidad o

disolución. 

§3. A requerimiento del Ordinario del lugar o si el Derecho lo dispone,

el Promotor o Promotores de Justicia, actuarán como fiscal en defensa de la

legalidad canónica en actuaciones ejecutivas, procedimientos administrativos

y procesos legislativos. Para cualquiera de estas tareas, el Obispo diocesano

podrá también nombrar un fiscal ad casum diferente del Promotor de Justicia

y que sea Licenciado en Derecho Canónico.

ARTÍCULO 84 

§ 1. El Obispo deberá nombrar Notarios Judiciales, que habrán de ser

personas de buena fama y por encima de toda sospecha, con la misión de estar

presentes en el proceso para redactar las actas y dar fe pública de lo realizado

ante el Tribunal. 

§ 2. En las causas en que pueda ponerse en juicio la buena fama de un

sacerdote, el Notario deberá ser sacerdote. 

CAPÍTULO 3. LA SECRETARÍA GENERAL DE LA CURIA JUDICIAL 

ARTÍCULO 85 

La Secretaría General de la Curia Judicial, directamente dependiente

del Vicario, está dirigida por el Notario Auditor de dicha Curia. 

ARTÍCULO 86 

Corresponde a la Secretaría General  de la Curia Judicial: 

1. El Registro general de la Curia Judicial. 

450



2. El Registro de procuradores y letrados pertenecientes al elenco

del Tribunal. 

3. La gestión económica y administrativa de la Curia Judicial. 

4. La organización y custodia del archivo. 

5. La expedición de las certificaciones y notificaciones de la Curia

Judicial. 

6. La atención a las consultas, informaciones y peticiones de

carácter general. 

ARTÍCULO 87

El Notario Auditor autoriza con su firma: 

1. Los documentos propios del Obispo en relación con la Curia

Judicial. 

2. Los documentos oficiales del Vicario Judicial. 

3. El mandato a procurador y letrado. 

4. Los certificados y notificaciones oficiales de la Curia Judicial. 

CAPÍTULO 4. PERSONAS AL SERVICIO DE LA CURIA JUDICIAL 

ARTÍCULO 88 

Además de las personas que por Derecho General de la Iglesia

desempeñan un oficio en el Tribunal Eclesiástico, si el Obispo lo considera

necesario, colaborarán en la Curia Judicial unos Patronos estables. 

ARTÍCULO 89 

§ 1. Los Patronos estables son constituidos ante el Tribunal con el fin

de ofrecer un servicio gratuito de letrado y procurador para cuantas personas

prefieran designarlos libremente. 

§ 2. El nombramiento de los Patronos estables es competencia del

Obispo. 

451



ARTÍCULO 90

§ 1. La Vicaría Judicial mantendrá una especial relación con la

Delegación Diocesana para la Familia, con el fin de que su experiencia y

conocimiento de las situaciones de crisis, que han abocado al fracaso y ruptura

de tantos matrimonios cristianos, sean tenidos en cuenta, especialmente: 

1. A la hora de configurar los elementos integrantes de los procesos de

preparación remota, próxima e inmediata al matrimonio. 

2. En el establecimiento de acciones pastorales específicas de

acompañamiento de los matrimonios jóvenes que sirvan para prevenir

situaciones de conflicto. 

3. En la propuesta de acciones de ayuda a los matrimonios que

atraviesan situaciones de crisis o dificultad. 

§ 2. La Vicaría Judicial habrá de contar con la ayuda técnica personal

y material específica que le pueda suministrar la Delegación Diocesana para

la Familia, a fin de que la gestión pastoral a favor de la reconciliación, previa

al proceso de nulidad del matrimonio y dirigida a evitar este, cuando ello sea

posible, pueda adquirir el verdadero sentido que tiene en el Código.  

452



DISPOSICIONES ADICIONALES 

Primera:  

§ 1. El año pastoral comienza el día uno de septiembre. 

§ 2. El año económico comienza el día uno de enero. 

Segunda: 

El Obispo podrá designar, para cada caso, al Vicario General o a un

Vicario Episcopal para los periodos de ausencia de la Diócesis.  

Tercera: 

Todo el personal no laboral de la Curia debe presentar por escrito al

Obispo la renuncia a su oficio al cumplir los 75 años de edad. 

Cuarta: 

Todos los organismos y personal de la Curia observarán con especial

diligencia toda la normativa particular relativa a la protección de datos de

carácter personal. 

453



DISPOSICIONES FINALES

 Primera: 

Desde la entrada en vigor de este Estatuto se abrogan y/o derogan

cualesquiera leyes, normas y disposiciones diocesanas contrarias a las

prescripciones del mismo. En particular, queda abrogado el Estatuto Pastoral

y Jurídico de la Curia Diocesana de la Diócesis de Huelva aprobado por el

decreto episcopal de 7 de septiembre de 2010.

 Segunda: 

La facultad de interpretar auténticamente las disposiciones de este

Estatuto corresponde al Obispo Diocesano, directamente o aprobando en forma

específica la interpretación dada por el Vicario General.

Tercera: 

Permanecen en vigor los Estatutos del Tribunal Diocesano de Huelva,

aprobados por decreto episcopal de 20 de enero de 2017, con excepción de lo

que resultase inconciliable con el presente Estatuto.

Cuarta: 

El Estatuto de la Curia Diocesana de Huelva entrará en vigor con su

publicación en el Boletín Oficial del Obispado de Huelva. 

 

 

 

  

454



ANEXO - PROFESIÓN DE FE 

Yo, N., creo con fe firme y profeso todas y cada una de las cosas contenidas

en el Símbolo de la Fe, a saber:  

Creo en un solo Dios, Padre todopoderoso, Creador del cielo y de la tierra, de

todo lo visible y lo invisible.  

Creo en un solo Señor, Jesucristo, Hijo único de Dios, nacido del Padre antes

de todos los siglos: Dios de Dios, Luz de Luz, Dios verdadero de Dios

verdadero, engendrado, no creado, de la misma naturaleza del Padre, por quien

todo fue hecho; que por nosotros, los hombres, y por nuestra salvación bajó del

cielo, y por obra del Espíritu Santo se encarnó de María, la Virgen, y se hizo

hombre; y por nuestra causa fue crucificado en tiempos de Poncio Pilato;

padeció y fue sepultado, y resucitó al tercer día, según las Escrituras, y subió

al cielo, y está sentado a la derecha del Padre; y de nuevo vendrá con gloria

para juzgar a vivos y muertos, y su reino no tendrá fin.  

Creo en el Espíritu Santo, Señor y dador de vida, que procede del Padre y del

Hijo, que con el Padre y el Hijo recibe una misma adoración y gloria, y que

habló por los profetas. Creo en la Iglesia, que es una, santa, católica y

apostólica. Confieso que hay un solo bautismo para el perdón de los pecados.

Espero la resurrección de los muertos y la vida del mundo futuro.  

Creo, también, con fe firme, todo aquello que se contiene en la Palabra de

Dios escrita o transmitida por la Tradición, y que la Iglesia propone para ser

creído, como divinamente revelado, mediante un juicio solemne o mediante el

Magisterio ordinario y universal.  

Acepto y retengo firmemente, asimismo, todas y cada una de las cosas sobre

la doctrina de la fe y las costumbres, propuestas por la Iglesia de modo

definitivo.  

Me adhiero, además, con religioso obsequio de voluntad y entendimiento, a

las doctrinas enunciadas por el Romano Pontífice o por el Colegio de los

Obispos cuando ejercen el Magisterio auténtico, aunque no tengan la intención

de proclamarlas con un acto definitivo. 

455



JURAMENTO DE FIDELIDADAL ASUMIR EL OFICIO DE VICARIO,

QUE SE HA 

DE EJERCER EN NOMBRE DE LA IGLESIA 

 Yo, N., al asumir el oficio de Vicario ... prometo mantenerme siempre en

comunión con la Iglesia católica, tanto en lo que exprese de palabra como en

mi manera de obrar.  

Cumpliré con gran diligencia y fidelidad las obligaciones a las que estoy

comprometido con la Iglesia tanto universal como particular, en la que he sido

llamado a ejercer mi servicio, según lo establecido por el Derecho.  

En el ejercicio del ministerio que me ha sido confiado en nombre de la Iglesia,

conservaré íntegro el depósito de la fe y lo transmitiré y explicaré fielmente;

evitando, por tanto, cualquier doctrina que le sea contraria.  

Seguiré y promoveré la disciplina común a toda la Iglesia, y observaré todas

las leyes eclesiásticas, ante todo aquellas contenidas en el Código de Derecho

Canónico.  

Con obediencia cristiana acataré lo que enseñen los sagrados pastores, como

doctores y maestros auténticos de la fe, y lo que establezcan como guías de la

Iglesia, y ayudaré fielmente al Obispo para que la acción apostólica que he de

ejercer en nombre y por mandato de la Iglesia, se realice siempre en comunión

con ella.  

Que así Dios me ayude y estos santos evangelios que toco con mis manos. 

  

JURAMENTO DE FIDELIDAD AL ASUMIR UN OFICIO DE CURIA 

Yo, N., al asumir el oficio de ... prometo mantenerme siempre en comunión

con la Iglesia católica, observar con gran diligencia las obligaciones propias

de mi oficio, cumplir con fidelidad las órdenes de mis superiores y guardar el

debido secreto según los términos previstos por el Derecho. 

Que así Dios me ayude y estos santos evangelios que toco con mis manos. 

456



SUMARIO DEL AÑO 2025

DEL SANTO PADRE

Mensaje de la 58 Jornada Mundial de la Paz . . . . . . . . . . . . 3

Mensaje XXXIII Jornada Mundial del Enfermo. . . . . . . . . 11

Mensaje 59 Jornada Mundial de las Comunicaciones sociales

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

Carta de Cuaresma . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

Mensaje para la 62 Jornada Mundial de oración por las

vocaciones . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

Mensaje 59 Jornada Mundial de las Comunicaciones Sociales

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69

Mensaje Urbi et Orbe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75

Mensaje con motivo de la Jornada Mundial del Migrante y el

Refugiado . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151

Exhortación Apostólica Dilexi Te . . . . . . . . . . . . . . . . . . 221

Mensaje del Santo Padre con motivo de la Jornada Mundial de

los Pobres . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 277

DEL DICASTERIO PARA LA EVANGELIZACIÓN

Mensaje del Dicasterio para la Evangelización con motivo de

la Jornada Mundial del Turismo, que se celebra el 15 de

septiembre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146

457



DE LA CAUSA DE LOS SANTOS

Libelo de demanda de la Postuladora para el inicio de la Causa

de la Sierva de Dios Luisa Sosa Fontenla . . . . . . . . . . . . . . 24

Nihil obstat de la Santa Sede para la Causa de Beatificación y

Canonización de luisa Sosa Fontenla . . . . . . . . . . . . . . . . . 29

DEL SEÑOR OBISPO

CARTAS PASTORALES

Campaña de Manos Unidas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30

Día del Seminario . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

Cuaresma del Año Santo Jubilar. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34

Jornada Pro Orantibus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80

Romería del Rocío del Año Jubilar 2025 . . . . . . . . . . . . . . 82

Inicio del Curso Pastoral 2025- 2026 . . . . . . . . . . . . . . . . 155

Misioneros de esperanza entre los pueblos. DOMUND 2025

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 282

MENSAJE

Día de la Iglesia Diocesana. “Tú también puedes ser santo”

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 285

HOMILÍAS

Misa Crismal. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84

Domingo de Ramos. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87

Vigilia Pascual . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91

458



Pentecostés en El Rocío . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94

Festividad de Nuestra Señora de la Cinta, Patrona de la Ciudad

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 172

Inauguración del Curso Académico 2025-26 en el Instituto

Teológico San Leandro y Seminario Diocesano. . . . . . . . 175

Solemnidad de la Virgen del Pilar . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287

En la Fiesta de San Leandro, Patrón de la Diócesis . . . . . 290

DECRETOS

Aprobación de Estatutos del Tribunal diocesano de Huelva

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36

Autorización para establecer Comunidad de las Hermanas de

Belén y San Bruno, en Marigenta (Zalamea la Real) . . . . . 37

Creación de la Delegación Diocesana de Pastoral Digital 101

Modificación del Estatuto de Curia . . . . . . . . . . . . . . . . . 102

Aprobación del Reglamento de Régimen Interno del Instituto

Teológico San Leandro, de la Diócesis de Huelva . . . . . . 179

Concesión de la Insignia Pro Onubense Ecclesia a D. Eduardo

Figueroa de la Guardia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 294

Concesión de la Insignia Pro Onubense Ecclesia a Dª Dolores

Díaz Pinto . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 295

Concesión de la Insignia Pro Onubense Ecclesia al Consejo de

HH y CC de la Ciudad de Huelva . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 296

459



Concesión de la Insignia Pro Onubense Ecclesia al Colegio

Diocesano Sagrado Corazón de Jesús. . . . . . . . . . . . . . . . 297

Aprobación de Estatutos del Consejo Diocesano del Presbiterio

(Texto en Anexo documental) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 298

Aprobación de Estatutos del Consejo de Pastoral Diocesano

(Texto en Anexo documental . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 301

Aprobando la creación de la “Oficina Diocesana de

Voluntariado de la Diócesis de Huelva”, junto con el texto

normativo del estatuto que contiene sus fines y regulación

(Texto en Anexo documental) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 303

Nombramiento de cargos de la Oficina Diocesana de

Voluntariado de la Diócesis de Huelva. . . . . . . . . . . . . . . 304

Modificación del Estatuto de Curia Diocesana (Texto en anexo

documental). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 305

DE VICARÍA GENERAL

Circular al Clero sobre petición de certificado de delitos

sexuales . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103

DE ADMINISTRACIÓN DIOCESANA

Acuerdo de colaboración entre la Agencia Estatal de

Administración Tributaria y el Obispado de Huelva, para la

presentación telemática de declaraciones, comunicaciones y

otros documentos tributarios en representación de terceros

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104

460



DE LOS OBISPOS DEL SUR

Comunicado de la CLX Asamblea Ordinaria de los Obispos del Sur de

España . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 308 

Decreto por el que se establecen las “tasas de las curias diocesanas y

de las parroquias” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 311

Decreto sobre las ofrendas de los fieles con ocasión de la celebración

de sacramentos y sacramentales . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 315

Decreto por el que se establecen las  “Tasas de los procesos para las

causas de los santos” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 318

Decreto por el que se establece “el estipendio de la Misa” . . . . . 320

DE LA DELEGACIÓN DIOCESANA PARA HERMANDADES Y COFRADÍAS

Adhesión de Hermandades al Sistema de Cumplimiento

Normativo Diocesano . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120, 183

Decretos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38, 124, 183, 322

DE SECRETARÍA

Ministros extraordinarios de la Sagrada Comunión . . 40, 328

Nombramientos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41, 127, 180, 328

Órdenes Sagradas y Ministerios . . . . . . . . . . . . . . . . 132, 181

Ministerios laicales . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 329

Decretos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41, 132, 182, 330

461



CRÓNICA DIOCESANA

Aniversario de la Dedicación de la S. I. Catedral de Huelva

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44

Ministerios de Lectorado y Acolitado. . . . . . . . . . . . . . . . . 45

Actividades del Sr. Obispo: enero-marzo . . . . . . . . . . . . . . 48

Elección del nuevo Papa, León XIV . . . . . . . . . . . . . . . . . 134

La Diócesis de Huelva, entre las más transparentes de España

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137

Actividades del Sr. Obispo: abril-junio . . . . . . . . . . . . . . 138

Ordenación de un Presbítero y de tres Diáconos . . . . . . . 188

Congreso Mariológico a propósito del Jubileo 2025 en

preparación a la Magna Marina de Huelva . . . . . . . . . . . . 189

Procesión Magna Mariana . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194

Actividades del Sr. Obispo: julio-septiembre . . . . . . . . . . 199

La Procesión Jubilar Magna Mariana fue distinguida con la

Medalla de Oro de la Provincia de Huelva . . . . . . . . . . . . 332

La Diócesis de Huelva celebra la festividad de su Patrona, la

Inmaculada Concepción . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 333

Actividades del Sr. Obispo: octubre-diciembre

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48, 138, 199, 337

NECROLÓGICA

Rvdo. Sr. D. Juan Mairena Valdayo . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

M. I. Sr. D. Juan Francisco García Rodríguez . . . . . . . . . 203

462



ANEXO DOCUMENTAL

Texto de Estatutos del Tribunal Diocesano de Huelva. . . . 56

Texto de Estatutos del Consejo del Presbiterio. . . . . . . . . 345

Texto de Estatutos del Consejo de Pastoral Diocesano . . 366

Texto del Estatuto de la “Oficina Diocesana de Voluntariado de

la Diócesis de Huelva” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 380

ESTUDIOS

1700 Años después del Concilio de Nicea (325-2025). Dr. D.

José Arturo Domínguez Asensio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205

  

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

463


	Delegación Diocesana para Hermandades y Cofradías  Decretos  Decreto de 6 de octubre de 2025 Confirmación de Junta de Gobierno de la “Hermandad de Penitencia de Nuestro Padre Jesús Nazareno, Santísimo Cristo de la Sangre, Santísimo Cristo Yacente, María Santísima de los Dolores, Nuestra Señora de la Soledad y San Juan Evangelista” de Zalamea la Real.  Decreto de 6 de octubre de 2025 Confirmación de Junta de Gobierno de la “Hermandad de Nuestra Señora del Rocío” de Escacena del Campo   Decreto de 6 de octubre de 2025 Confirmación de Junta de Gobierno de la “Humilde y Venerable Hermandad del Divino Redentor Cautivo y María Santísima de los Desamparados” de Aracena  Decreto de 7 de octubre de 2025 Confirmación de Junta de Gobierno de la “Hermandad de la Santa Cruz de la Calle Santa Ana y Nuestra Señora del Mar” de Bollullos Par del Condado. Decreto de 7 de octubre del 2025 Confirmación de Junta de Gobierno de la “Hermandad de la Sagrada Oración de Jesús en el Huerto y María Santísima de la Victoria y San Judas T
	Ministros extraordinarios de la Sagrada Comunión 15-10-2025 Parroquia de Santiago Apóstol, de Bollullos del Condado, Dª Mª Carmen Martín Benito y D. Álvaro Rojas Saavedra.  20-11-2025 Rvda. Madre Silvia López García-Tenorio, Superiora de las HH. Oblatas de Cristo Sacerdote. Nombramientos: 

	CRÓNICA DIOCESANA
	Actividades del sr. Obispo  Octubre - Diciembre


